# THE MECHITZAH

A Defining Controversy of the Modern Era





FEBRUARY 27, 2022 YU TORAH MITZION KOLLEL פי פקודי תשפייב



Jack Wertheimer (ed.) The American Synagogue: A Sanctuary Transformed. New York: Cambridge 13 University Press, 1987

The Debate over Mixed Seating in the American Synagogue

**JONATHAN D. SARNA** 

## THE DETROIT JEWISH NEWS, 11/6/1986

# Litvin's 'Mechitzah' Campaign

<text><text><text><text><text>

<text><text><text><text><text><text>

Continued on Page 26

## **THE SOURCES**

(1)משנה סוכה נא.

**כותני'** (6) מי שלא ראה שמחת בית השואבה לא ראה שמחה מימיו יבמוצאי יום מוב הראשון של חג ירדו לעזרת נשים ומתקנין שם תיקון גדול

Mechitzah





## (2) גמי שם נב.

מאי תיקון גדול אמר רבי אלעזר כאותה ששנינו ייחלקה היתה בראשונה והקיפוה גזוזמרא והתקינו שיהוּ ינשים יושבות מלמעלה ואנשים מלממה תנו רבנן יי בראשונה היו נשים מבפנים ואנשים מבחוץ והיו באים לידי קלות ראש התקינו שיהו נשים יושבות מכחוץ ואנשים מבפנים ועדיין היו באין לידי קלות ראש התקינו שיהו נשים יושבות מלמעלה ואנשים מלממה היכי עביד הכי והכתיב יהכל בכתב מיד ה' עלי השכיל אמר רב ייקרא אשכחו ודרוש והכתיב יהכל בכתב מיד ה' עלי השכיל אמר רב ייקרא אשכחו ודרוש משפחת בית דוד לבר ונשיהם לבד אמרו והלא דברים ק"ו ומה לעתיד לבא שעוסקין בהספד ואין יצר הרע שולט בהם אמרה תורה אנשים לבד ונשים לבד עכשיו שעסוקין בשמחה ויצה"ר שולט בהם על אחת כמה

### רמביים פיהיימ שם (3)

ב. במוצאי יו״ט הראשון של חג ירדו לעזרת נשים כו׳: מיקון גדול רולה לומר גדול התועלת, והוא כי העם היו מתקנים מקום לאנשים ומקום לנשים, ומקום הנשים למעלה ממקום האנשים כדי שלא יסתכלו האנשים צנשים,

## (4) רמביים הלי לולב ח:יב

הלכה יב אף על פי שכל המועדות מצוה לשמוח בהן בחג הסוכות היתה במקדש יום שמחה יתירה שנאמר ושמחתם לפני ה׳ אלהיכם שבעת ימים (ויקרא כג מ). וכיצד היו עושין ערב יום טוב הראשון היו מתקנין במקדש מקום לנשים מלמעלה ולאנשים מלמטה כדי שלא יתערבו אלו עם אלו. ומתחילין לשמוח ממוצאי יום טוב הראשון. וכן בכל יום ויום מימי חולו של מועד מתחילין מאחר שיקריבו תמיד של בין הערבים לשמוח לשאר היום עם כל הלילה.

והנה עצם הדין שאף אם האנשים הם בצד אחד והנשים בצד אחר אסורין הן להיות בלא מחיצה הוא

לע״ד דינא דאורייתא. וראיה מסוכה דף נ״א שהקשה

נאמר זה ע״י הנביאים בהכל בכתב.



#### (5)אגרות משה א : לט

ולכן במחיצה גבוהה עד אחר הכתפים שמסתבר בגמ׳ על הגזוזטרא שעשו בעזרת נשים במוצאי שאין לבוא לידי קלות ראש יש להתיר. והוא גובה ג׳ יו״ט הראשון של הג כדי להושיב הנשים מלמעלה אמות שהן י״ח טפחים כדאיתא בשבת דף צ״ב עיין והאנשים מלמטה, הכתיב הכל בכתב, שאסור להוסיף ברש"י ותוס' שם ובתוס' עירובין דף מ"ח ותוס' ב"ב שום דבר בבנין הבית ובעזרה ותירץ רב דקרא דף ק׳. ואף שלרשב״ם שם שעם הראש הוא ג׳ אמות אשכחו שצריך להבדיל אנשים מנשים כדפרשיי יש להקל בי"ו טפחים שפחות מי"ו ושליש א"א כדי עיייש. ופשוט שכוונת התירוץ הוא שלכן הוא כמפורש שלא יקשה עליו מהא דשבת שמפורש שם שלכה״פ שצריך לעשות הזיזין והגווזטרא ולא הוצרך להאמר קרוב לי״ז הוו עד הכתפים. מ״מ יש להצריך י״ח זה ע״י גד החוזה ונתן הנביא שהודיעו להם ע״פ ה׳ טפחים כתוס׳ שפי׳ הרשב״ם תמוה. ואף שנראים מלאכת התבנית והוי ג"ז ממילא בכלל הכל בכתב. הראשים אף בי"ח טפחים כשעומדות, לא יבא מזה ואם היה זה רק איסור דרבנן לא היה שייך למימר לידי קלות ראש. זהמחמירין להגביה המחיצה עד שהוא ממילא בכלל הכל בכתב כיון שאיצ זה שלא יתראו גם ראשיהן תבוא עליהן ברכה. ובפרט מדאורייתא ולדחות ודאי לא שייך שידחה את האיסור שהרבה נשים במדינה זו אינן נזהרות בכסוי הראש. דהכל בכתב אף אם היה איסור מדאורייתא וכיש אבל לדינא יש להתיר גם בגבוהה רק י"ח טפחים איסור שהוא מדרבנן לא ידחה איסור הכל בכתב ואם שנמצאות שם גם פרועי ראש כבר הורה זקו שהוא מדאורייתא וכמפורש בחולין דמצד איסור הכל בעל ערוך השולחן שבזה"ו שבעוה"ר יש הרבה כמותן בכתב ידעינן דלא בעינן כסוי הדם במוקדשין. אלא מותר להתפלל כנגדן ולכן אין למחות אבל בפחות צריך לומר שהוא איסור מדאורייתא ולכן הוא ממילא מי"ח טפחים אסור וצריך למחות בכל התוקף כי כמפורש שצריך לעשות זיזין וגזוזטראות אף שלא אף אם היה אסור רק מדרבנן צריך למחות כ״ש שלע״ד הוא מדאורייתא כדהוכחתי לעיל.

#### (6)דברי יואל אוייח יי

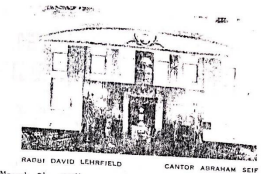
אמנם אין להאריך צפרט זה, כי גם עיקר החלטתו שהחליט שאין לחוש להסתכלות זה אינו. וברמביים זייל בפיה״מ בסוכה (פ״ה מ״ב) מבוחר בפירוש שעשו מקום הנשים למעלה כדי שלא יסתכלו האנשים בנשים, וא״כ ודאי שנעשה באופן שלא יכלו האנשים להסתכל בנשים. ובתשוי הנייל רולה להעמים בדברי הרמביים זייל בפיהיימ שאין כוונתו לחוש להסתכלות אלא להסתכלות כזאת שיכולה להציא לידי שיחה וקלות ראש, וזה ודאי איא להעמים כלל בדברי הרמביים זייל, שהרי אין שם שום רמז ורמיזה בדברי הרמביים זייל משיחה וקלות רחש ונמלה שכל הטעם שחשו חכז״ל בזה חסר לגמרי מדברי הרמביים זייל כי לא הזכיר אלא טעם ההסתכלות בלבד שזה אינו אמת לפי דבריו שאף כשהיו הנשים למעלה יכלו האנשים להסתכל, וז״ב לכל מעיין שמדברי הרמב״ם ז״ל בפיה״מ מוכרח שנעשה בחופן שלח יכלו החנשים להסתכל בנשים, וכן מבואר בתויו״ע שם על המשנה בפרק החליל וזיל: פיי הרמביים כדי שלא יסתכלו האנשים בנשים, והדין עמו כי האנשים של מטה היי הרואין בשמחה לא השמחים בעלמם כמיש הריע במידות שם כי השמחים היו חסידים וכו׳ וא״כ הולרך לטעם, ואמנם הסתכלות האנשים בנשים מביא לידי קלות ראש כי הוא ימשל בך כתיב ועוד משום קישוי לדעת ושמא יראה הרי כיש בהצרות בית הי, עכייל.



## (7) RABBI DAVID LEHRFIELD ZT"L

## NIECETH ICRAEL CONCREGATION

1415 EUCLID AVENUE MIAMI BEACH 39 FLORIDA PHONES: JE 8-2741 - 2



March 24, 1964

Mr. Baruch Litvin 57 Lodewyck Mount Clemens, Michigan

Dear Mr. Litvin:

I hasten to answer the letters you sent me. With regard to the locking of the fence around my house. You are perfectly correct. We will rectify this in the near future, and I thank you for your kind and generous interest in our behalf.

With regard to the "mechitzah", you have heard a false rumor. Our synagogue is not going to make a "mechitzah" of 40". It is going to be much i higher. The problem we have in our synagogue is a simple one. We want the ladies to be able to see the pulpit and the rabbi and the cantor as they daven and preach. We are not yet in the category of Beth Israel to construct a 7 ft. "mechitzah". We called Rabbi Dr. J.B.Soloveitchik long distance, and we asked him what was his opinion for the minimum height of the "mechitzah". We told us 48" or four feet. Our "mechitzah" is going to be 52". It is not going to be the highest in the land, nor is it going to be the lowest in the land, and seeing as we have Rabbi Soloveitchik's approval for a 48" "mechitzah", we are building it 4" higher. We feel that he is a great enough man upon whom we can rely. We also checked upon the heights of "mechitzahs" throughout the country, and we have found that ours will exceed the average height of the standard "mechitzah".

I do hope that this note finds you and your wife enjoying the best of health. Please accept my wishes

AU SERUT SU SERUTSOFF Just Pressionary MI LIPPMAN NORMAY VICE PRESIDENT IN HEAT TRAY VICE PRESIDENT MUEL LERNER NUCL LERNER NORMAN

CUIS DUBLIN

SECOND VICE PRESIDENT

ILTON KAHN

INUEL WEINER, C.P.A

STORE C. COLDBERG

NORRIS LEVY

HOB SACHS CHRMN. BD ED I B EISENSTEIN LIFE GADRAI

IERAHAM SELEVAN

BOARD OF TRUSTEES

AL HECHT CO-CHRMN. BD. TRUSTEES

AL ELIA ELOLATT ELIDE EISENSTEIN LE LISENSTEIN JUNE ELISENSTEIN LO ELOLAN LO ECOMAN LO ECOMAN LO ECOMAN LO ECOMAN LO ECOMAN HALPRIN HALPRIN HALPRIN LO ECOMAN LO ELENST LO ELAND HALPRIN LO ELAND LO ELAND HALPRIN LO ELAND LO ELAND HALPRIN LO ELAND HALPRIN LO ELAND HALPRIN HALPRIN



## מפניני הרב עמי מו (8)

ד] מעשה בבחור אחד מתלמידי הישיבה שהיתה לו הזדמנות לשמש כרב בבית הכנסת אורטודוקסי שבפנסילוויניא רק לימים נוראים, ולהרויח בזה סכום הגון, אלא ששמע שהמחיצה שמה היתה קצת פחותה מארבעים אינטשעס, ושאל עצה מרבנו, זייל, אם לקחת את המשרה או לא. והשיבו שאינו מן הנכון לנסוע לשם. ושאלו אותו התלמיד, שהלא אומרים בשמך שמספיק למחיצה שתהיה בת יוייד טפחים, והיינו לייו אינטשעס. וכאן הרי היה קצת יותר גבוה מזה. והשיבו, אמת כן הדבר, אך הני מילי ברב שבדעתו להיות שמה משך כל השנה, ולהטיף דברי מוסר להבעהייב, וללמדם תורה ומצוות, ולהשפיע עליהם, אבל שאחד

ילך לשם רק על כמה ימים, ולא יוכל להשפיע עליהם כל כך, וגם שאין לו שום דוחק-פרנסה, שהרי בחור היה, וגר בבית הוריו, בודאי אינו מן הנכון. (שמעתי)

## (9) COMMUNITY, COVENANT AND COMMITMENT

## 16. On Prayer in a Synagogue with Mixed Pews (a)

Rabbi Joseph Shubow (1898–1969) was a close and devoted friend of the Rav for over 35 years. Rabbi Shubow lived in Brookline and served as the spiritual leader of Temple Bnai Moshe, a Conservative synagogue in Brighton, Mass., for over 35 years. An example of the regard the Rav had for him can be seen from an excerpt from the telegram the Rav sent to the banquet tendered in December 1959 in R. Shubow's honor stating: "I have always appreciated your great qualities as a friend. The warmth of your personality, your readiness to help others and your courage and steadfastness in advocating great causes. May the Almighty grant you many years of service to your community and our people." Below is a letter from the Rav to Mr. Philip Fleischer, president of R. Shubow's synagogue in Brighton at the time.

May 5, 1954

Mr. Philip Fleischer 27 Judith Road Newton, Mass.

### Dear Mr. Fleischer,

Please excuse the delay in answering your letter. The reason for my not replying promptly was due to a feeling of reluctance on <sup>my</sup> part to refuse to serve as an honorary sponsor of a testimonial dinner in honor of Rabbi and Mrs. Shubow and also marking the occasion of the dedication of the new Temple "Bnai Moshe." Frankly speaking, I was faced with a very unpleasant situation. On the one hand I was eager to accept your invitation. I cherish my

Mechitzah



# COMMUNITY, COVENANT AND COMMITMENT

long association with Rabbi Shubow and I consider him a dear and distinguished friend whom I hold in great esteem because of his many talents and fine qualities. It is self-evident that if the of his many talents and une given only in honor of Rabbi and Mrs. Shubow I would consider it a privilege to serve as one of the sponsors.

On the other hand, however, this reception, to my regret, will also serve as an occasion to celebrate the completion and dedica tion of the new temple. Let me say unequivocally that I do recog. nize the importance of this new house of worship for the Jewish population of Brighton as a means of communal organization and unification. I also appreciate the unselfish efforts on the part of the members and leaders which made such an undertaking possible. Their pride in having attained their goal is fully warranted. You in particular have manifested a strong sense of community awareness and devotion to Jewish causes for which you should be congratulated.

Yet, all this does not justify my serving as a sponsor of a dinner at which the dedication of this temple will be celebrated since the latter will, in all probability, have a mixed seating arrangement which is in my opinion not in consonance with our time-honored Law. The requirement for separate pews is almost a truism in our religious code and I have neither the right nor the desire to sanction either by word or by silence a departure from this tradition. My presence at the celebration or the appearance of my name as a sponsor would be tantamount to a tacit approval of mixed pews, a thing which would greatly disturb my conscience. Therefore, after I had given the matter considerable thought, I arrived at the unavoidable conclusion that my role in connection with this affair would prove to be absurd, and so I respectfully decline.

I wish to impress upon you that my words are not to be interpreted in the sense of criticism or censure. I am not a preacher by nature, and I have never tried to convert others who are committed to a different philosophy to my viewpoint. I write this letter with a sense of deep humility, explaining to you my feelings on the matter. I hope that you realize and fully understand my position

Orthodoxy, the Synagogue and the American Jewish Community

and appreciate my hesitance in accepting an honor which would and appreciate of the second second and appreciate of the second second

n direct opposition of the second sec Please control of the second s

Sincerely yours, Joseph Soloveitchick

(10) OUT OF THE ORTHOBOX 11/9/2011

Hello, do you have mechitza-phobia? It's a relatively new ailment, taking into account thousands of years of Jewish history. Its name is derived from the Hebrew "mechitza," referring to the divider between men and women during a prayer service, and "phobia," from the Greek word meaning "fear." We can diagnose this phobia with the following checklist:

1. Cynicism or antipathy toward the divider

2. Inability to concentrate on the prayers due to wondering what your spouse/child/friend is doing on the other side

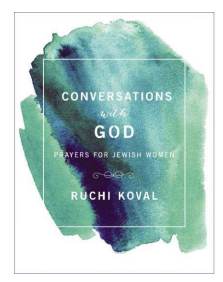
3. Frustration/resentment if failure to hear or see what's happening in the service takes place

4. Insignificance of the type of divider (front/back; side/side; balcony)

The mechitza derives from the set up of the Holy Temple in Jerusalem (ca. 957 BC) where a "women's courtyard and balcony" were constructed so that women could join and see the spiritual events taking place there. Hence the source for men and women not to mingle during holy events. The original



Temple did not even have a "divider" per se, as the construct was that a special balcony was accorded for the women – which still remains a popular architectural construction in Orthodox synagogues today. Personally, I find this the most satisfying solution since I can see and hear everything with an aerial view.



Most people seem to appreciate most the side-to-side set up, but only if they can appropriately hear and see what is happening. When I was a child, one of the synagogues we joined had a bullet-proof floor-to-ceiling mechitza. After one Purim, when I could barely hear the megillah being read, I asked my mother if we could switch synagogues. And she agreed!

While I am hardly a feminist (in the classical intent anyway), I feel comfortable in synagogues where I can see and hear. While that might seem obvious, it's important to discuss why. I am in synagogue for one reason: to talk to God. Whatever will enhance that experience, so long as it is within the confines of Jewish law, I would like to incorporate. I am not there to spend time with my husband, nor to spend time with my children, nor to catch up with my friends. I am there to talk to God.