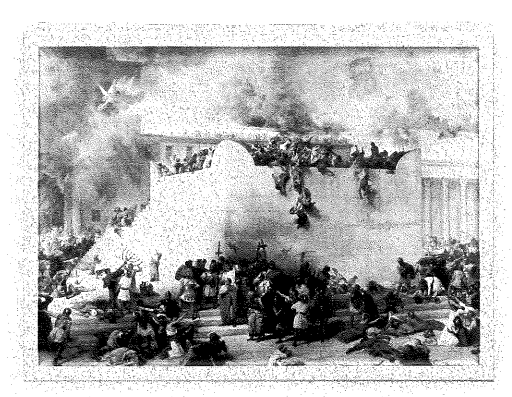
# ספר זמנים The Three Weeks הל' תענית





שום מה השמים הלכה זו 14.



ואף זו הלכה היא: "ורחצת וסכת ושמת שמלותיך — וכי ערומה היתה ז

לא אלו בגדי שבתא. מכאן אמר ר' חנינא: צריך אדם להיות לו שני עטופים,

חר לחול ואחד לשכת, וכך דרשה ר' שמלאי בציבורא" 40.

הלכות דרך ארץ, במוסר ובמדות, הוציאו חכמים מכמה פסוקים במגילת

שות לקטן לישב עד שיתן לו הגדול רשות" 14 וכאלה עוד. אלא שאם למידות וררי בלילה" זין הדקח בועו עשרה אנשים מוקני העיר -- מכאן שאין 'ת, כמו: "הנה הוא זורה את גורן השעורים -- מכאן לתלמיד חכם שלא יצא

מוסר הרי כל עצמה של מגילה נפלאה זו לא נכחבה אלא כדי "ללמדך שכר י גומלי חסדים". "בוא וראה -- אמרו במדרש רוח על הפסוק "ישלם הי

לך וגו" אשר כאת לחסות תחת כנפק" — כמה גדול כחן של גומלי חסדים,

פי החיות ולא בצל כנפי כרובים ולא בצל כנפי שרפים אלא בצל מי שאמר וין חסין לא בצל שחר ולא בצל כנפי ארץ ולא בצל כנפי שמש ולא בצל

'ה העולם, שנאמר: מה יקר הסדך אלהים ובצל כנפיך יהסיון".

# I WI GI

# א. הצומות למיניהם

בפרטם אחוז מוצא מינים הרבה של צומות ותעניות. בכללם אי אתה חטאים ועוונות, בקשה על צרות המתרגשות ובאות ואבלות לוכר הצרות שאירעו מדצא אלא שלשה סוגים -- לתשובה, לבקשה ולאבלות. תשובה על לאבותינו בעבר.

המוחשי ביותר של אום התשובה הריהו, כמובן, יום הכפורים. תעודתו מפורשת בעצמו של דבר התחומים של שלשת הסוגים יונקים זה מזה. הבמיי אמנם שום כקשה אחרה, מלכד כפרת העוונות. אבל בפיוטים ובסליחות אגן שלטון מבית יהודה ג. בתמש התפלות היסודיות של יום הכפורים לא קבעו הרי לם הכפורים הוא אף יום הדין. "בראש השנה יכתבון וביום צום כפור בתורת: "כי ביום חזה יכפר עליכם למור אתכם מכל חמאותיכם". ובכל זאת הרוקח וספר חסידים הרבה תעניות וסיגופים לעובר על כריתות ומיועות בית מרבים להתפלל על התימה מובה ושנה מובה. אף תענית של יחיד לשם תשובה יחתמון". חכתן הגדול בבית המקדש היה מתפלל ביום הכפורים על גשמים ועל דין וכוי חיינו כדי לינצל מעונש יסורים של מעלה ח'יר". ביחוד ניכר עירוב יש בו משום בקשת הצלה מעוש. "...מה שכתבו בספרי המוסר ובראשם ספר

לשעבר. לשון הרמב"ם:: "מצות ששה מן התורה לועוק ולהריע בחצוצרות על במציאותו של יסוד התשובה בתעניות הצרות שבחוה והזכרונות וובר זה מדוכי החשובה הוא, שבומן שחבוא צרה רועקו עליה ויריעו ידעו הכל כל צרה שתכוא על הצבור, שנאמר על הצר הצודר אתכם והרעותם בחצוצרות שירוחמו מן חשמים". ויסוד זה של התשובה בצומות הצרות אנו רואים אף הצרה מעליהם... ומדברי סופרים להתענות על כל צרה שתבוא על הצבור עד שבגלל מעשיתם הרעים הורע להן ככתוב עוונותיכם הטו וכו' חה שיגרום להטיר עצרה... ויאמרו חוסה ה' על עמך ואל תתן נחלתך לחרפה", בא יחד עם זה בנביאים. כשבאה צרת הארבה על ישראל בימי יואל ונאמר "קדשו צום קראן אומר ה"וקן" "אחינו לא שק ותענית גורמים, אלא תשובה ומעשים טובים יודע ישוב ונחם" (השוה: "הלא זה צום אבחרהו" של ישעיה). ובתענית גשמים תיאור מחותו של הצום: "שובו עדי בכל לבככם וכצום ובככי ובמספד... מי גורמים" \*. ואף בתעניות לוכרונות העבר כאה נקודת התשובה. "יש שם יסים

(1) יומא, נג ב. 2) "אגרת התשובה" להרב בעל ה-תניא", מרק א. 3) תעניות, מיא

א) תענית, מו א.

46) מורש רות. וראז שבת, קיג ב. 47) חוליו, צא ב. הרמב״ם, דעות, פ״ה ה״ט, הביא את 45) הר"י פיק ב-אומר השכחה" שלו חשב כל השמטות הרמב"ם והשמטה זו השמים אני לי המקור מהפטוק. 48) מוויש רות.

עין משפם מצוה נו"

דן א מייי פ"ה מהלכות תענית כלכה ו כמג משין מד"ם ג טוש"ע

סושים ח"ח

ו ב מווי שם הלכה ז

כימן חקוב סעיף א:

סימן קכט סעיף ח:

ומעמרות

מאיר

דברי ר'

מפלם הלכם א ב

בנחה ונעילה דכל יומא שכיחי בהו שכרות גזרו רבכן - אפינו ביומא דחטנית דלית בהו שכרות וקשיא דהכא משמע ארה מיי חקנה סעיף ה: דבמנחה שייכת שכרות ובפ"ק דשבת (דף י. ושם) קחמר בהדית דבמנחה לא שייכא שכרות וי"ל דהא דקאמר התם דבמנחה לא שייכא

שכרות ר"ל לגבי ערבית שכרות רשיא מ"ו דמנחה לאו כלום (לגבי שבח) דיותר מ ב מיי׳ וסמג שם שכיח שכרות בערבית (יותר) מבמנחה אבל לעולם במנחה שייך שכרות לגבי שחרית ומוסף:

סמנ שם טושיע א"ח (בואן דאמר נהגו אורויי נמי לא ממנ שם טושיע א"ח (בואן דאמר נהגו אורויי נמי לא מורוכן - פירשנו בפ"ק יא ד ה מייי פיד מהלי דרחם השנה (דף מו: ד"ה וכי): מפנה הנכם ח כ מת עשין כ טושיע ח"ח ודארו בא נהוג עלמה דפרסי כהגי ידייהו במנחה סנסררין ע: (ז) סמוך לשקיעת החמה - ולכך

לא נהגו העם לומר נשיאח כפים יב ו מייי שם פע"ן במנחה ביום הכפורים לפי שמחפללין סלכה ד סמג שם מנחה בעוד היום גדול אבל במנחה בשאר מעניות יש נשיאת כפים אבל מכל מקום בנעילה ביום הכפורים יש נשיחת כפים:

מושים אית סימן קכח כשיף לח: רבינו רננאל

ואקשינן וכי תעניות אית בדו פוסף ותרציגן לה הכי בג' פרקים כתנים נושאין את כפיהם כ"ו שמתפללין וים מהן ד' פעסים ביום בשחרית כמוסף וכטנחה ובגעילה י ואלו הן נ' פרקים תעניות ימתם מתני' ר' מאיר היא דלא משכחת לה דנושאין כפיהם כל זמן שמתפללין אלא לרבי דתני שחרית ושוסף מנחה ונעילה יש בהן נשיאות כפים מאיר ופעמא דר' מאיר מפורש הוא כיון דביום הכמורים ובטעמרות ליכא שכרות במנחה נושאין כפיהם ולא גורינן י ור' יהורה תני שחרית ומוסף כלכר יש כהו נשיאות כפים דבכל יוםא לית בהו שכרות לפיכר לא נורינן בחו שמעינן פינת דר׳ יהודה אין ארם רשאי ליכול אלא אחר תפלת מוסף: אבל במנחה הבשאר יוסי אית בדני שכרות גורינו בהו כיות"כ וכמעמדות ר' יוםי אימר מנחה אין בה נשיאות כפים משום ראיתא כל יומא ואתי לאחלופי בזרינן אבל נעילת דלית א אלא כיוה"כ ובמעמרות יש בה נשיאות כפים דכיין דליתא כל יוטא לא נורינן: ואסיקנא דהלכתא כר' יוםי דאטר שחרית ומוסף ונעילה יש בהן נשיאות כפים סנחה אין בה נשיאות כפים ' והאידנא דלא סצלו מנחה דתעניתא אלא סמוך לשקיעת כדאוקימנא (לעיל יכ:) דרכיעית היום האחרון הוא דמתפללין כו תפלת תענית כרכתיב

> פתעניתי ונו׳ כנעילה דמיא ויש כת נשיאות

בפיםי ואע"ג דאטר רב כרבי מאיר

ורב דונא אמר מנהג כר'ם איריי פורינן הכי

דיכתא ודרשינן לה בסירקא

נשחברו הלוחות - בגמי מפרש: ובטל החמיד - לפי שגזרה המלכות בזרה מלהקריב עוד : והועמר ללם בהיכל • שהעמידו מנשה כדמפורש בתרגום ירושלתי בפרשת השתים כסתי וגו' (ישעיה סו): על אכוחיט - דור המדבר אם יראה איש באנשים האלה הדור הרע הזה

תורה אור את הארץ וגו' (דנרים א): ביתר עיר גדולה והיו ישראל דרין בה במסכת גיטין פרק הניזקין (דף מ.) אשקא דריספק חרב ביתר: שבח שחל חשעה באב כו׳ • שבוע : [ר׳ם יח:] בחמישי מותרין - אם חל תשעה באב בערב שבת מותרין לכבס בחמישי וכשחל ט' באב בד' בשבת "<sup>כמות שב</sup> לא אינטריך למיתני דמותרין כדאמרינן בגמרא לא שט אלא לפניו כו' : שני תבשילין - \*בשר ודגים או בשר וביצים שעליו או דג וביצה שעליו בשר מליח דשרי כדהיו כדאמר בפרק ערבי פסחים (דף לקמן ל. קיר:) : ישנה - בגמרא מפרש : כפיית המטה - על פניה ולא יישן עליה : שאולין י שכולן שואלות זו מזו אפילו עשירות כדי שלא לבייש כו׳ : טעונין טבילה ־ קודם שילבשום [פסחים פנ לפי שאין כל אחת בקיאה בחברתה שמא נדה היתה: וחולות: כמו לחול

ישראל: זה מתן תורה - יום הכפורים בשניתנו בו לוחות האחרונות: בב" כל 448-זמן שמתפללין - דהיינו שחרית ומנחה רגרוו ונעילה: (ה) יש מהן ארבעה פעמים הביר ביום - יום הכפורים שיש בו מוסף : (א) במש כל יומא מאי טעמא לא פרשי כהני וכוסל כתו ידייהו במנחה - דכל יומא שכיחא ביה (2) 100 שכרות שכבר סעד וזימנין דמשכא סעודתיה ומשתכר ופריש ידיה בהדי וכועמד : חמריה וכהן שתוי יין אסור לישא את כפיו שנאמר יין ושכר אל תשת בבואכם וגו' (ויקרא י) ונשיאת כפים מעין עבודה כדלקמן: האידגא י כחידנה ו בתעניות ובמעמדות לא שכיחא שכרות ובמעמדות נמי מתענין כדלקמן (דף כו:): גזריכן - תענים חטו שאר ימים: נעילה דליחה בכל יומא - אלא (ו) ד"ה ביום התענית: דדרשינן בפירקא . שמחחריו הלכה כרבי מאיר דבעינן דליקום כ"ב כראו כווחיה עלמא: אורויי אורינן · כרבי מאיר אי אחי לקמן אבל בפירקא לכאר ב יסמכו נ לא דרשיכן דלא פשיטא ליה טלי האי דהאי ל דתיהוי הלכה כר"מ ומ"ד נהגו משמע מכחה כ הן נהגו מאיליהן אבל אינו עיקר ומנהג דום חסו משמע חורת מנהג יש בדבר ומנהג כשר הוא: ורב נחמן אמר הלכה החחילו כרבי יוסי והלכה כרבי יוסי - גמרא דמחפלל קא פסיק ומהדר סתמא ומוקי לה הלכה כרבי יוסי ואהכי קא פריך ואלא האידנא כו': כיון דסמוך לשקיעת החמה וכו'י שמאחרין (ו) עד וכחירנו שקיעת החמה ומתפללין כל שעה וחיכן הולכין לכיח הכנסת משם שעות לשקיעה ומחלה ולמעלה כמו שהיו עושין

חעניות

נשתברו הלוחות (6) ובמל התמיד והובקעה העיר ושרף אפוסטמוס את התורה<sup>(ג)</sup> והעמיד צלם בהיכל בתשעה באב נגור על אבותינו שלא יכנסו לארץ \*וחרב הבית בראשונה ובשניה ונלכדה ביתר ונחרשה העיר "משנכנס אב ממעמין בשמחה \*נשבת שחל תשעה באב להיות בתוכה אסור מלספר ומלכבם ובחמישי מותרין מפני כבוד השבת \*ערב חשעה באב לא יאכל אדם שני תבשילין לא יאכל בשר ולא ישתה יין רבן שמעון כן נמליאל אומר ישנה רבי יהודה מחייב בכפיית הממה ולא הודו לו חכמים \*אמר רְבן שמעון בן גמליאל לא היו ימים מובים לישראל כחמשה עשר באב וכיוה"כ שבהן בנות ירושלים יוצאות בכלי לבן

שאולין \*שלא לבייש את מי שאין לו (י) כל הכלים מעונין מבילה וכנות ירושלים יוצאות וחולות בכרמים ומה היו אומרות בחור שא נא עיניך וראה מה אתה בורר לך אל תתן עיניך בנוי תן עיניך במשפחה "שקר החן והבל משלי במחולות (שופפים כה): במלך שלמה. היופי אשה יראת ה׳ היא תתהלל ואומר °תנו לה מפרי ידיה ויהללוה בשערים כם מעשיה וכן הוא אומר °צאינה וראינה בנות ציון במלך שלמה בעמרה שעמרה לו אמו ביום התונתו וביום שמחת לבו ביום התונתו זה מתן תורה וביום שמחת לכו זה כנין בית המקדש שיבנה במהרה כימינו: גמ' בשלשה פרקים בשנה כהנים נושאין את כפיהם כו': תעניות ומעמדות מי איכא מוסף חסורי מיחסרא והכי קתני בשלשה פרקים כהנים נושאין את כפיהן כל זמן שמתפללין ויש מהן ארבעה פעמים ביום שחרית ומוסף מנחה ונעילת שערים ואלו הן שלשה פרקים תעניות ומעמרות ויום הכפורים א"ר נחמן אמר רבה בר אבוה זו דברי רבי מאיר אכל חכמים אומרים שחרית ומוסף יש בהן נשיאת כפים מנחה ונעילה אין בהן נשיאת כפים "מאן חכמים ר' יהודה היא דתניא שחרית ומוסף מנחה ונעילה כולן יש בהן נשיאת כפים דברי ר"מ ר"י אומר שחרית ומוסף יש בהן נשיאת כפים מנחה ונעילה אין בהן נשיאת כפים רבי יוסי אומר נעילה יש בה נשיאת כפים מנחה אין בה נשיאת כפים במאי קטיפלני רבי מאיר סבר כל יומא מעמא מאי לא פרשי כהני ידייהו במנחתא משום שכרות האידנא ליכא שכרות רבי יהודה סבר שחרית ומוסף דכל יומא לא שכיח שכרות לא גזרו בהו רבנן מנחה ונעילה דכל יומא שכיחא שכרות גזרו בהו רבנן רבי יוסי סבר מנחה דאיתה בכל יומא גזרו בה רבנן נעילה דליתה בכל יומא לא גזרו בה רבנן אמר רב יהודה אמר רב הלכה כרבי מאיר ורבי יוחנן אמר נהגו העם כרבי מאיר ורבא אמר מנהג כרבי מאיר מאן דאמר הלכה כרבי מאיר דרשינן לה בפירקא מאן דאמר מנהג מידרש לא דרשינן אורויי מורינן ומאן דאמר נהגו אורויי לא מורינן ואי עביד עביד ולא מהדרינן ליה ורב נרמן אמר הלכה כרבי יוםי "והלכה כרבי יוםי (י) והאירנא מ"מ פרשי כהני ידייהו במנחתא דתעניתא "כיון דבסמוך לשקיעת החמה קא פרשי כתפלת נעילה דמיא דכולי עלמא מיהת ישכור אסור בנשיאת כפים מנהני מילי אמר רבי יהושע כן לוי משום בר קפרא למה נסמכה פרשת כהן מברך לפרשת נזיר לומר מה נזיר אסור ביין אף כהן מברך אסור ביין מחקיף לה אבוה דרבי זירא ואמרי לה אושעיא בר זבדא אי מה נזיר אסור בחרצן אף כהן מברך אסור בדרצן א"ר יצחק אמר קרא לשרתו ולברך בשמו מה משרת מותר בהרצן אף כהן מברך מותר בחרצן

לאוחן הימים: כתפלת נעילה דמיא - דהשתא ליכא למיגזר משום מנחה דכל יומא דמנחתא כי הא ליתא בכל יומא: שכור מיהא אסור בנשיחת כפים - דאפילו ר"ת לא קאמר אלא משום דהאידנא לאו שכרות הוא : פרשת כהן מברך - כה תברכו את בני ישראל אמור להם (נמדגר ו) : מה משרת כו' - טובד עבודה דלא מיתסר אלא שתויי יין ממש דכתיב יין ושכר אל תשת וגו' הא בחרלן מוחר :

הב"א לע דרושו ולא מורינו כוותיה ואי עביד לא מהדרינן ליה: ודייקי כו' אלמא שכור אפור ננשיאת כפים מנא לן ופשים דכתיב לשרתי ולבי

# הלכות תעניות

מצות עשה אחת והיא לועוק לפני ה' בכל עת צרה גדולה שלא תכא על הצכור:

וביאור מצוה זו בפרקים אלו:

### פרק ראשון

מגיד משנה

נש) שמנה תרועה זו ותקיעה שבשעת הקרבנות במלוה לחת. ותמה לני

למה שהרי שני פסוקים הם בכתוב. ונרחה שדעתו ז"ל שהמצוה היא אחת

כללית לתקוע בחלולרות במקדש בעת

הקרבנות ובעת הלרות בין במקדש

מלות ועוד לייע. ויתר הדברים שכתב

רבינו כמן דברים ברורים 'ורמויין

אלין ומפורשים בספרא (פ׳ בחקומי)

ולספרי:

ד ומדברי סופרים להתענות וכו׳.

החורה שלח נזכר ענוי בכחוב:

ובימי תעניות אלו וכוי. מדכרי

זה ברור שחין כחן תענית מן

רבינו נרחה שחין חוקעין אנח

בין כגבולין ואין ראוי למנותן בשתי

בספרי (פ' נהעלותך). וראיתי לרבינו בספר המלות שלו (מ"ע

מגיד משנה

פרק א אדג מצות עשה מן התורה וכוי. זה מכוחר בכחוב ומפורש בהלולרות בגכולין ולה בשופר כלל. וכן נרחה לכחורה מן הברייתה שבפרק רחוהו ב"ד בר"ה (מו.) שחתרו שם בגבולין מקום שיש חלולרות חין שופר, ופירש"י ז"ל וכן רוב המפרשים מקום שיש חלולרות כגון מעניות, והקשו לזה ממה שאמרו פ"ק דמענים (יד.) אלא שופרות

דכ"ע לא פליגי דקרי לה התרעה, ותירן הרחב"ד ז"ל בפירושיו שתקיעת החלולרות היתה על סדר ברכות המכרות פרק רביעי מבל בשופרות היתה בשתר היום בשעה שהיו מחפללין. ולדברי רבינו שלח הזכיר שופר בגבולין כלל יש לי לומר דשופרות לחו דוקח חלח כלפי שחמרו התרעה בעננו שהיח בפה הזכירו שופרות הרגילין בכל מקום ולפי שיש במקדש שופרות ועל בית המקדש הזכירו שופרות הכל בגבולין חין שם לעולם אלא חלולרות. ומ"מ המחוור כדברי

עשה מן התורה לזעוק ולהריע א מצות בחצוצרות על כל צרה שתבא על הצבור. שנאמר על הצר הצורר אתכם והרעותם ודבר זה מדרכי התשובה הוא. שבזמן שתבוא צרה ויזעקו עליה ויריעו ידעו

בחצוצרות. כלומר כל דבר שייצר לכם כגון בצורת ודבר וארבה וכיוצא בהן זעקו עליהן והריעו: הכל שבגלל מעשיהם הרעים הורע להן ככתוב עונותיכם הטו וגוי. וזה הוא שיגרום להם להסיר

הצרה מעליהם : אבל אם לא יזעקו ולא יריעו אלא יאמרו דבר זה ממנהג העולם אירע לנו וצרה זו נקרה נקרית. הרי זו דרך אכזריות וגורמת להם להדבק במעשיהם הרעים. ותוסיף הצרה צרות אחרות. הוא שכתוב בתורה והלכתם עמי בקרי והלכתי עמכם בחמת קרי. כלומר כשאביא עליכם צרה כדי שתשובו אם תאמרו שהוא קרי אוסיף לכם חמת אותו קרי: ד ומדברי סופרים להתענות על כל צרה שתבוא על הצבור עד שירוחמו מן השמים. ובימי התעניות האלו זועקין בתפלות ומתחננים ומריעין בחצוצרות

### לחם משנה

(כתב המחבר ז"ל חלכות תעניות להרמב"ם ז"ל עיינתי בהם בכפר ליואדי ויען כי ספרי אין אתי וצריך אני לחפש בספרים בקצת ענינים כאשר : (מבא העיר בעורת האל אציגם פה

אין מחריעין על הדבר כל עיקר אבל מחענים עליו בלבד ואוחם שנפל בהם הדבר הם בלבד מתענים ומתריעין כמו שקדם ע"כ. נרחה דהות מפרש דשמעון החימני היה אומר דמתריעין על הדבר בשבת אפילו הסביבות של המדינות שהמרו במחניי דמתענות ולה מתריעות ועל דה קאמרה הגמרא דלא הודו לו חכמים דאין מחריעות הסביבות אפילו בחול אלא מתענות בלבד וכמו שקדם ולפי זה הוי הך ולא הודו לו חכמים סברת ת״ק דלעיל ופסק כת״ק. ולכולהו פירושי קשה דבגמרא -אמרו בברייתה דר"ע פליג הדשמעון החימני (ולית) [ואיח] ליה דאין מתריעין כל עיקר והה ר"ע גופיה המר במתניתין דהסביבות מתריעות ולם מחענות והים גופם מחענה ומחרעת ופייכ בין דחיירי מחניתין בסביבות כפירוש הרמב"ם ז"ל בין בהים גופה כדפרישית קשיה דר"ע אדר"ע דמתניחין קאמר דאיכא התרעה ובברייחא קאמר דליכא. ואפשר לומר דתרי חנאי ואליבא דר"ע והך ברייתא הוי רבי חנן דאמר כן משמו ודמתניתין הוה החר. הו הפשר לומר דר״ע דמתניתין לה קהי אלא אמפולת ולא על דבר אבל בדבר אית ליה דלית ליה החרעה כלל לפירוש הרמב"ם ז"ל בסביבות ולפי מאי דפרישית אפילו בעיר עצמה לים ליה לר"ע התרעה וכל זה דוחק. וא"ח אי הרמב"ם ז"ל מפרש דלם הודו לו דקממר מחניחין לח קחי אלח אסביבות מכ"ל דבהים עלמה אין לועקין ואין מתחננין בשבת שכן כתב בפייב מהלכות שבת. ויייל דפסק כמתניתין דלא הזכירה התרעה כשבת בדבר כלל משמע דלית ליה התרעה בשבת בדבר אפילו בהיא עומה:

ד ומריעין בחצוצרות בלבד. על מה שתירן הרחב"ד ז"ל וישב הסוגיות דפ״ק דתעניות ודפרק ראוהו ב״ד שתקיעת החלולרות היתה על סדר הברכות חבל בשופרות היתה בשחר היום בשעה שהיו פרק א א כגון בצורת ודבר וארבה וכוי. קשה דהה נפייג דמסכת חעניות (ים.) אמרו במשנה על אלו מתריעין נשבת על עיר שהקיפוה וכו׳ שמעון החימני חומר חף על הדבר ולה הודו לו חכמים וחמרו בגמרא (כב:) חיבעיא להו לא הודו לו חכמים בשבח אבל בחול הודו לו או דילמא לא הודו לו כלל ח"ש דחניא מחריעין על הדבר בשבח וחין נ"ל בחול רבי חנן בן פיטום חלמידו של ר"ע [משום ר"ע] חומר אין מחריעין על הדבר כל עיקר ע"כ. ופירש"ו ז"ל אין מחריעין כל עיקר חפינו כחול דגזרה היא ע"כ. כלומר גזרו חול אטו שבח והא דלא גזרו בכל הני דמתניי כגון שדפון וחסיל וחינך דמתריעין כחול משום דדבר הוא רוע גדול ואחו לארועי בשבח אי שרו בחול, משמע דלחכמים דקיייל כווחייהו אין מריעין בחול. ורבינו זייל כתב כאן ולקאון בפייב דמחריעין על הדבר וכן בהלכות שבת פ"ב (הכ"ד) כתב דחין אועקין ומתחננים על הדבר בשבת תשמע הא בחול מתריעין ולא כחכמים. וי"ל דבמחניי יש שלש מחלוקות דלחכמים אין מחריטין על הדבר אפילו כחול ולשמעון החימני מחריעין הפילו בשבח ולח״ק דלעיל מחריעין בחול שכן המרו במשנה למעלה עיר שיש בה דבר או מפולת אותה העיר מתענה ומתרעת וכל סביבותיה מתענות ולא מתריעות ר"ע אומר מתריעות ולא מתענות א"כ הרי רבנן אמרי בפירוש דמתריעין ורבינו ז"ל פסק כהך רבנן דהוי סתם משנה. ולפי זה החי לה הודו לו חכמים דמחניחין הוי סברת שלישים כדכתיכנת. חבל רחיתי לרבינו ז"ל שכתב בפיי המשנה וז"ל ר' יוסי אומר שאין תוקעין שופר בשבת אלא כדי שיתקבלו העם להושיע אותה מדינה אבל לזעוק ולהתענות לא ואין הלכה כדי יוסי למנוע מהם הלעקה בשכת אלא שלועקין ומתענין להם בשבת ולא כשמעון החימני שהומר מחריעין על הדבר אבל הדין אנלנו

משנה למלך

פ"א א מצות עשה מן התורה לזעוק ולהריע בחצוצרות וכוי. (ה"ה כתב ה"ה ורפיתי לרבינו וכו' ועיון כדכרי הרב המחבר בספר : (.p) ה"ח קלותיך מ"ח (כ.)

° [הסמ"ג לה מנה מצום זו לזעוק ולהריע על כל צרה הוה לחקוע בחלולרות על - הקרכנות לבד, ובעשין דרכנן ג' לגבי מ' בהב זכר ענין שחר תעניות]:

פייא. איג. מצות עשה עד קרי. מחלחו פרק מדר חעניות קמה (דף מ"ו). מעניות תניין (דף כ"ס): ומריעין עד לפני המלך. כמס' תעניות ופרק רפוהו וסופו במדרשות והעיקר בספרי ומדכרי סוסרים: ד. ומתחבבים. פרק סדר בית דין (דף כ"ו):

מקורות וציונים

מ"ע אחת והיא לזעוק לפבי ה' וכו' מינוך מ' שפ"ד ספר המנווח עשה נ"ם הקמ"ג כ' דיני מענים בעשין דרכנן ג' ומנה כמ"ע ק"ע לחקוע כשעח : הקרבן

ה"א. מ"ע מן התורה מג"ח ר"ם חקע"ו. לועוק עיון רמכ"ן במה"מ מ"ע ה' והוכח בחינוך מי מנ"ג. ולהריע עיין לקמן פ"ד הי"ו. שנאמר על

הצר (נמונר י.). כלומר כל דבר ספרי : 05

ודבר זה מענים .5777 מז. חלח תשובה וירושלמי רפ"ב ולמה מוקעין וכו". ככתוב עוגותיכם

(ילמיה ה'): והלכתם עמי : (ויסרס כ"ו)

ה"ד. ומדברי סופרים וכר' מדגרי קנלה נזה"כ כ' (מו"ם). על כל צרה שם יד: (שמר מיני פורעניות. בתצוצרות בלבד ר"ה כז. ועיין ירוטלמי שם פ"ג ה"ר ותופפחת פ"ב ועיין פועה מג., ב"ו סיי מקע"ם.

### שנויי נוסחאות

בפרוש המצוה

והיא לועוק כ"ה ככמחיי וכדפו"ו. מך במנין המלחם שעל סדר ההלכות שברחש החבול גם כדמוסים וגם בכסה"י (וכז ברמ"י נכח"ו (וכז שרבינו מחם עליו) והיא להתענות ולועוק וכ"ה בקלת כח"ו גם ברחש ספר זמנים, ועיי מש"כ רכינו להלן הל"ר ומדברי להתענות סופרים ובמ"מ שם.

ה"ב. זה מדרכי נרונ כמה"י זה דרך מדרכי. ה"ג. צרות אחרות נרוב בתק"י 10731 קדמון וצרות אחרות.

of Atonement's repentance is personally cathartic. Tisha B'Av's mourning is nationally cathartic. It allows us to grieve as a unit and then move on, strengthening our national identity by rebuilding from the ashes of memory. In *Against Identity*, Leon Wieseltier argues that "identity in bad times is not like identity in good times. The vigorous expression of identity in the face of oppression is not an exercise of narcissism, it is an exercise of heroism." And yet, despite the benefits of such a communal enactment of history, such an implantation of identity and even heroism, the Jewish community at large has not embraced Tisha B'Av.

Why has this day and its surrounding rituals not been appreciated by the wider Jewish community? Perhaps the answer lies in a particular type of amnesia, a willed disregard for tragic history or the past. Rabbi Joseph B. Soloveitchik observed that American Jews do not always have sufficient sensitivity to Torah values to achieve spiritual depth.

Human happiness does not depend on comfort. The American Jew follows a philosophy which equates religion with making Jewish life more comfortable and convenient. It enables the Jew to have more pleasure in life. This de-emphasizes Judaism's spiritual values."<sup>2</sup>

Comfort is the main obstruction blocking the Jewish community from contact with Tisha B'Av. Yet the selective amnesia towards the traumatic history that Tisha B'Av mourns has not influenced the pervasive impact of the Holocaust on contemporary Jewish life. Indeed, our collective memory seems to stop there: the Holocaust has replaced the history which preceded it.

Perhaps then the issue is also – *what* is remembered. The Holocaust is widely memorialized, with or without religious overtones, because of the death of much of European Jewry. Understandably, for many, the destruction of a building, even one as significant as the *Beit HaMikdash*, the Temple, could never compare. But the destruction of

a building is not only, or predominantly, what Tisha B'Av mourns. It mourns the loss of an aspect of our relationship with God, the loss of the God who dwells within us, of a religious center and capital city, and the destruction of all those who lived during that period.

There was a time when it was important to know the place you came from in the broadest sense, to have a master narrative of a people as a bedrock for your own values. It grounded you, and gave you direction – if you know where you come from, you arguably have a better sense of where you are going. Tisha B'Av is best observed by those who appreciate history and understand that a nation must look back if it is to look forward. Examining the vicissitudes and errors of the past helps you correct them in the future. Cicero, the renowned Roman statesman and orator, once said, "To remain ignorant of things that happened before you were born is to remain a child." There is an immaturity about nations that have disregarded the past and only look at the present and to the future.

1III

est.

he of

in and

with awe, respect, sadness and gratitude. emphasis on moving forward, encourage its citizens to look backward long historical memory. Nor does the youthful American spirit, with its they live, and Americans, as members of a young country, do not have a observed. American Jews are naturally enmeshed in the culture in which openings. There is a shallowness about it all, the childishness that Cicero for the loss of soldiers; it is a day of barbeques, sales and public-pool national pastime. Memorial Day is not observed as a mourning period pot of people for whom turkey is not part of a national diet or football a ners and football games will hardly inspire a nation, much less a melting and the way that it is observed in America today, and you will see how shared language of meaning or of nostalgia. Think only of Thanksgiving in a multicultural society, no longer have the power and potency of a are neither deep nor transformational. They are surface sacraments that, ate it; it is enough to ignore it. American holidays are generally comact ahistorically. This does not mean that we despise history or repudithis sad reality plays itself out on our national landscape. Turkey dinmemorated without a historical context; the rituals that are celebrated To be part of Western civilization today, however, is largely to

bis,

<sup>.</sup> Leon Wieseltier, Against Identity (New York: William Drenttel, 1996), p. 14.

Rabbi Aaron Rakeffet-Rothkoff, The Rav: The World of Rabbi Joseph B. Soloveitchik, Vol. 11 (Jersey City, NJ: KTAV Publishing House, 1999), p. 18.

and of preventing the great and wonderful actions of the Greeks and the barbarians from losing their due meed of glory." For Herodotus the writing of history was first and foremost a bulwark against the inexorable erosion of memory engendered by the passage of time. In general, the historiography of the Greeks was an expression of that splendid Hellenic curiosity to know and to explore which can still draw us close to them, or else it sought from the past moral examples or political insights. Beyond that, history had no truths to offer, and thus it had no place in Greek religion or philosophy. If Herodotus was the father of history, the fathers of meaning in history were the Jews.<sup>4</sup>

It was ancient Israel that first assigned a decisive significance to ture of Adam and Eve from Eden, history begins, historical time dialectic of obedience and rebellion. The primeval dream-time struggle between the divine will of an omnipotent Creator and the drama of a different and more poignant order: the paradoxical with the forces of chaos, or with one another, was replaced by a challenge and human response. The pagan conflict of the gods cosmos to the plane of history, conceived now in terms of divine man and the divine shifted away from the realm of nature and the are manifest. Suddenly, as it were, the crucial encounter between ing of God, and was refined through profoundly felt historical exwill and purpose. This novel perception was not the result of the glory of the Lord," but it was human history that revealed his were eventually appropriated by Christianity and Islam as well. hangs "the fiery ever-turning sword" to bar re-entry. Thrust relucbecomes real, and the way back is closed forever. East of Eden dise story in Genesis, was abandoned irrevocably. With the deparworld of the archetypes, represented in the Bible only by the Parafree will of his creature, man, in the course of history; a tense periences. However it came about, in retrospect the consequences philosophical speculation, but of the peculiar nature of Israelite "The heavens," in the words of the psalmist, might still "declare faith. It emerged out of an intuitive and revolutionary understandhistory and thus forged a new world-view whose essential premises

tantly into history, man in Hebrew thought comes to affirm his historical existence despite the suffering it entails, and gradually, ploddingly, he discovers that God reveals himself in the course of it. Rituals and festivals in ancient Israel are themselves no longer primarily repetitions of mythic archetypes meant to annihilate historical time. Where they evoke the past, it is not the primeval but the historical past, in which the great and critical moments of Israel's history were fulfilled. Far from attempting a flight from history, biblical religion allows itself to be saturated by it and is inconceivable apart from it.

and assemble the elders of Israel and say to them: The Lord the appeared to me and said: I have surely remembered you . . ." of Egypt, the house of bondage" (Exod. 20:2). That is sufficient. only: "I the Lord am your God who brought you out of the Land the "God of the fathers," that is to say, of the God of history: "Go not come in the name of the Creator of Heaven and Earth, but of crucial to its faith and, ultimately, to its very existence. he has done in history. And if that is so, then memory has become people at Sinai, nothing is heard of his essence or attributes, but God of your fathers, the God of Abraham, Isaac and Jacob has bring the tidings of deliverance to the Hebrew slaves, Moses does known only insofar as he reveals himself "historically." history in ancient Israel than the overriding fact that even God is For here as elsewhere, ancient Israel knows what God is from what (Exod. 3:16). When God introduces himself directly to the entire No more dramatic evidence is needed for the dominant place of Sent to

Only in Israel and nowhere else is the injunction to remember felt as a religious imperative to an entire people. Its reverberations are everywhere, but they reach a crescendo in the Deuteronomic history and in the prophets. "Remember the days of old, consider the years of ages past" (Deut. 32:7). "Remember these things, O Jacob, for you, O Israel, are My servant; I have fashioned you, you are My servant; O Israel, never forget Me" (Is. 44:21). "Remember what Amalek did to you" (Deut. 25:17). "O My people, remember now what Balak king of Moab plotted against you"

(Micah 6:5). And, with a hammering insistence: "Remember that you were a slave in Egypt...."

ory embedded in the stone is to be conjured out of it to live again It is an outrageous claim. Surely there comes a day "when your ory to those who were not there that day. what took place at Sinai must be borne along the conduits of membut the memory transmitted by the fathers, is decisive if the memwhen it passed through the Jordan" (Josh. 4:6-7). Not the stone, children will ask you in time to come, saying: What mean you by with those who are not with us here this day" (Deut. 29:13-14). standing here with us this day before the Lord our God, and also for subsequent generations. If there can be no return to Sinai, then the Jordan were cut off before the ark of the covenant of the Lord these stones? Then you shall say to them: Because the waters of its sanctions, not with you alone, but both with those who are Hebrew counterpart, if you wish, to the wisdom of Heraclitus. be crossed only once, and Israel cannot stand twice at Sinai, a mythic time repeats itself. If history is real, then the Red Sea can memory can be. Not history, as is commonly supposed, but only ory, and a shrewd wisdom that knows how short and fickle human an almost desperate pathos about the biblical concern with mem Yet the covenant is to endure forever. "I make this covenant, with If the command to remember is absolute, there is, nonetheless

The biblical appeal to remember thus has little to do with curiosity about the past. Israel is told only that it must be a kingdom of priests and a holy people; nowhere is it suggested that it become a nation of historians. Memory is, by its nature, selective, and the demand that Israel remember is no exception. Burckhardt's dictum that all ages are equally close to God may please us, but such a notion remains alien to biblical thought. There the fact that history has meaning does not mean that everything that happened in history is meaningful or worthy of recollection. Of Manasseh of Judah, a powerful king who reigned for fifty-five years in Jerusalem, we hear only that "he did what was evil in the sight of the Lord" (II Kings 21:2), and only the details of that evil are

remember the entire past, but its principle of selection is unique conveyed to us. Not only is Israel under no obligation whatever to more crucial aspect of bow it happened. "And it shall be, when so much that what happened in the past will be forgotten, as the calculated to deflate the national pride. For the real danger is not oblivion. Ironically, many of the biblical narratives seem almost and praiseworthy desire to preserve heroic national deeds from recalled. Nor is the invocation of memory actuated by the normal man's responses to them, be they positive or negative, that must be unto itself. It is above all God's acts of intervention in history, and which you did not hew, vineyards and olive-trees which you did of all good things, which you did not fill, and cisterns hewn out, great and goodly cities, which you did not build, and houses full unto your fathers, to Abraham, to Isaac, and to Jacob, to give you the Lord your God shall bring you into the land which he swore out of the house of bondage" (Deut. 6:10-12; cf. 8:11-18). not plant, and you shall eat and be satisfied—then beware lest you forget the Lord who brought you forth out of the land of Egypt.

Memory flowed, above all, through two channels: ritual and recital. Even while fully preserving their organic links to the natural cycles of the agricultural year (spring and first fruits), the great pilgrimage festivals of Passover and Tabernacles were transformed into commemorations of the Exodus from Egypt and the sojourn in the wilderness. (Similarly, the biblical Feast of Weeks would become, sometime in the period of the Second Temple, a commemoration of the giving of the Law at Sinai.) Oral poetry preceded and sometimes accompanied the prose of the chroniclers. For the Hebrew reader even now such survivals as the Song of the Sea (Exod. 15:1–18) or the Song of Deborah (Judges 5) seem possessed of a curious power to evoke, through the sheer force of their archaic rhythms and images, distant but strangely moving intimations of an experience of primal events whose factual details are perhaps irrevocably lost.

A superlative example of the interplay of ritual and recital in the service of memory is the ceremony of the first fruits ordained



שלשים שאז אין גערה מועלת להתיר גילות, כמבואר כשו"ע (יו"ד סי' שצ ס"ד), י"ל לגבי האבילות מי"ז בתמוז עד ר"ת אב. אולם מר"ח ועד התענית שדינו כאבילות גערה (ואז מותר לו להתגלח) אפיי אם נמנע מלהתגלח רק זמן קצר,<sup>2</sup> לכן ה"ה נמי נהגו העולם כדעת הפוסקים הסוברים שאבל הרגיל להתגלח בכל יום מגיע לשיעור אב, דהואיל והאבילות בומן ההוא שוה לאבילות של י"ב חודש, ובי"ב חודש כבר ולפ״ז גראה שמי שדרכו להתגלח בכל יום מותר להתגלח גם מי״ז בתמוז עד ר״ה ממילא מסתבר שיש לאסור להתגלח אפי׳ לאלו המתגלחים בכל יום. נ

# רחיצה בין המצרים

עד התענית, לפיכך נהגו גם שלא לרחוץ בימים אלו. ועפי"ז העלה הגר"מ ז"ל, לי יום. וממילא הואיל ונהגו האשכנזים ליזהר בכל דיני אכילות שלשים מר"ח אב אלא בשבת זו." וביאר בוה הגר"מ ז"ל, דהנה כתב הרמ"א (יו"ר סי שפא ס"א) וכדינא דגמי, ממילא מסתבר דה"ה נמי א"צ להחמיר ברחיצה מר"ח אב עד התענית. דהואיל ובזה"ו אין אנו נוהגים למנוע מרחיצה אפי' כאבל אלא תוך שבעה בלבד שמדינא אין לאסור רחיצה באבל אלא תוך שבעה בלבד, אך נהגו לאסור רחיצה כל כתב השו"ע (סי׳ תקנא סט"ז) "יש נוהגים שלא לוחוץ מר"ח ויש שאין נמנעין

# תספורת וגילוח בין המצרים

ולפי מנהג הרמ"א (ס"ג) מר"ח ועד התענית] הוי אבילות כעין שלשים, ובט"ב נ האבילות מי"ז בתמוז הוא בבחינת אבילות של י"ב חודש, ובשבוע שתל בו . והוסיף הרמ"א (ס"ד) שנוהגין להחמיר בתספורת מי"ז בתמוז ואילך. ונראה תב השו"ע (סי' תקנא סי"ב) "תספורת שבוע זה אתר ראשו ואחד כל שער שבו נוהגים כל דיני שבעה.

של י"ב חודש, וכבר הביא הגרעק"א בחידושיו ליו"ד (סיי שצ ס"ז) בשם הלק"ט דנטילת או בתספורת. דלכאורה שעמו משום דס"ל שמנהג האבילות מי"ז בתמוז הוא רק בכחינת ונא ס"ק יג) שאסר נמילת צפרנים מר"ח ער התענית אבל לא קודם לכן, אפי לפי מה שנהגו הר"צ שכטר שליט"א בספרו בעקבי הצאן (סי לח אות ו') הביא ראיה ליסוד רכנו משיטת הט"ז

]. ולכאורה כוונתו דבשבוע שחל בו ש"ב גדר האבילות הוא כשלשים, וממילא אין לאסור בו להמתפר מר״ח ועד התענית הואיל ויש מתירים אפי׳ באבילות לאחר שבעה עכ״ר [ומעין זה האחרונים. דיעויין בפתחי תשובה לאנ"ת (סי תקנא ס"ק ג) שהביא בשם הפנים מאירות ראשה הוסיף עוד הרצ"ש שם שגם מה שייסד רבנו בגדר האבילות דשבוע שחל בו מ"ב כבר נמצא ימ"ג (מי' תקנא מ"ז ס"ק יג), ודלא כהאגר"מ (יו"ד ח"ב סי' קלז) שהתיר רק קורם שבוע שחל מותרת תוך י״ב תודש אפי׳ בלי גערה, וא״כ ה״ה נמי י״ל לגבי האכילות מי״ז בתמוו.

שחל בו ט״ב, והואיל ואין איסור תספורת באותו זמן אלא מנהג בעלמא ממילא יש להתיר במקום 3 אולם האגר"מ (או"ח ח"ד סיי קב) התיר לאנשים העובדים כמסחר כל יום להתגלח לפני שבוע

עיין בפתחי תשובה (יו"ד סי שצ ס"ק ד) כשם הנוב"י והחת"ם.

הפסר: ומשמע רס"ל דשלא במקום הפסר אסור להתגלח אפיי לפני שבוע שחל בו ט"ב.

ללבוש בגדים מגוהצים), עיי"ש מה שתי?. ומקושיתו מוכח להדיא שהומב"ן הבין דשבוע שחל בו

קצ) שהקי דאמאי כיבוס אסור בשבוע שחל בו מ"ב ואילו בשלשים מותר לכבס ולגהץ (ורק אסור

ועוד העיד הר"מ וויליג שליט"א שיסוד רבנו כבר מרומז כרכרי הרמכ"ן ב"חורת האדם" (עמ׳

אלא מה שאסור בשלשים.

כמצות מילה, והרי הם כמו האב שנקרא בעל כרית מפני שגם לו יש קיום מיוחר

כו ט"ב, דלא נאסרו בשר ויין כחלק מניהוגי אכילות אלא כדי למעט בשמחה ורות, ממילא מותרים כל בני הסעודה לאכול ולא קפרינן שלא יאכלו יותר ממנין שנדחה, ורק מנין עשרה נקראים כעלי ברית עפ״י מנהג. אולם מר״ח עד שבוע אוחו זמן הוא מחמת ניהוג אבילות, ממילא צריך הדין יו"ט דידהו להתיר כמו מה"ש נהגו להקפיר על מנין מצומצם בשבוע שחל בו ט"ב, דהואיל ואיסור בשר

וְרא יו"ט לבעלי הברית, משא"כ בסעודת סיום מסכת שאינה תלויה דוקא בזה חוץ מסעודת ברית מילה וכדומה שהסעודה תלויה ביום מסויים וממילא אותו לפי דבוינו מסתבר שאין להתיר אכילת בשר בשבוע שחל בו ט"ב אפי׳ בסעודת צם, דבשר ויין של מצוה לא מיקרו מותרות.

אולם הרמ״א לא חילק בוה.

שיעורי הרב



the time, because the food is not used up all at once. When a person eats breakfast, for instance, he is sustained for a number of hours from that meal.

On a fast day, however, a person is sustained from the food he ate the day before, which is stored in various places in the body. Man's nature dictates that when he is sustained from these surpluses, the surpluses go through the brain.

So it says in early Torah sources, and we have no simple way to explain it. Nevertheless, it says there that when a person eats, he is sustained from the stomach, and when he fasts, he is sustained from the brain. Sustenance from the stomach is physical sustenance, while sustenance from the brain is spiritual sustenance. When a person fasts, he draws sustenance from Hashem's Table, so to speak. On this day, it is as if he is partaking of *korbanos*.

This matter is in full force on Yom Kippur. Early Torah sources say that the five *tefillos* of Yom Kippur correspond to the five afflictions (*inuyim*) of the day — abstaining from eating, drinking, anointing, relations, and wearing shoes. This reflects the idea that on Yom Kippur we are not sustained by food and other physical necessities of life. We are sustained by the prayers of Maariv, Shacharis, Musaf, Minchah, and Ne'ilah. On Yom Kippur, we are sustained by spirituality.

The *kedushah* of Yom Kippur is so strong that the Torah does not call this day a fast day, but rather "*Shabbas shabbason* — a complete cessation." Although the Torah commands us to afflict ourselves on this day, nevertheless, the nature of the day is "*shevisah*." It is a day on which we cease from physicality, and sustain ourselves on spirituality.

On other fasts, too, although their *kedushah* is not as strong as that of Yom Kippur, a person is sustained from *ruchniyus*.

Thus, fasting constitutes a special connection with Hashem. So to speak, Hashem Himself is sustaining us.

In order to go even deeper into the meaning of fasting, let us return to the subject of *korbanos*.

What Do Korbanos Express?

The Ramban explains the simple significance of *horbanos* as follows: When a person sins and then brings an offering to the Beis HaMikdash, he has in mind that because he sinned to Hashem, what is

being done to the animal should actually be done to him. When they offer the animal, it is like they are putting his own blood and burning his own body on the *mizbeach*, except that Hashem in His great kindness granted him the opportunity to sacrifice an animal in his place.<sup>5</sup>

Underlying this seemingly simple idea is an important principle, which we will bring out.

When people speak to one another, they can communicate in two different ways. There is an overt message, and there is a message that is conveyed by means of hints. The overt message is the language of simple people, or people who don't have a close relationship with one another, whereas people with a close relationship of love will communicate also in hints.

There are certain objects, such as jewelry, diamonds, gold, and flowers, which are used in order to convey such hints. These objects don't have a lot of practical significance. There is not much you can actually do with them. Yet, they carry extraordinary power when they are given as a gift to a loved one.

The relationship between the Jewish people and Hashem is a relationship of love. It is a relationship that cannot be explained in words, because Hashem is infinitely far from us, and only love connects us to Him.

עין משפט נר מצוה

מה א טור ואוייע אויים מי קכנ פעיף א בסגה: מו ב טור וחייע פימן מקסה פעיף ד: מו ג מיי מייה מהלכו ד מיי מייה מהלכו מד ד מיי מייה מוור ד מיי מייה מוור הלכה נ:

## רב נפים גאוו

ועפעפיך יישירו נגדף, איתי מפרש איתי מפרש במסכחא מגילה כפרק הקורא את המגילה למפרע (דף יח) אמר ליי ירמי בר [ חמא] לדכי ירמיה מדיפתי מאי (משלי ד) רעפעפיך יישירו נגדך אמר ליה אלו דברי חורה שכתב בהן (שם כנ) שתעי עיניך בר (ישרים) המציך עיניך בר (ישרים) ואציר: מיושרין] הן

תורה אור השלם א) יְהְוּוֹ לְרֵצוֹן אָמָרִי פִּי וְהָנִיוֹן לְכִּי לְּפְנִיף יְיָ בוֹ מַלְנָתְ בְּיִלְים בְּשְׁמֵן מוֹכ הַ מַלְנָת בִינִם בִּשְׁמֵן מוֹכ ב) מוֹב שֵׁם בִשְׁמֵן מוֹכ ג) מַלֶּנֶת דַף יָשִׁיב חַמָּה ג) מַלְרוֹ! וְקְהֹא וּ אוֹ (משלי מוּ אוֹ

עשׁיהָם הְהַלְּחוֹ עַמֶּרָה זְּעָר: (תחלים מְשִּ, וּ) זְּעָר: אַל אֲצִילִּי בְּגֵי זִשְׂרָאֵל לֹא שַׁלָח יְדּוֹ זַיִּשְׁרָאֵל לֹא שַׁלָח זַיִּאַלוֹ נַיְשָׁחוּנּ: זַיִּאַכְלוֹ נַיְשָׁחוּנּ:

ד) רַאשִׁית חָכְמָה יִרְאַת

שַׂבַל מוֹב לְבָל

שמת כד, יא) ו) נָשִׁים שַׁאַנַנוֹת לְּמָנָה שְׁמַנְנָה קוֹלִי בָּנוֹת בֹּטְחוֹת הָאָזְנָה אִכְּוְרִתִי:

ישעיה לכ, ט) ז) אַלופֵינוּ כְּיִסְבָּלִים אֵין בֶּרֶץ וְאֵין יוצֵאת וְאֵין צְוָחָה בִּרְחֹבֹתֵינוּ: [תרלם קסר, יר]

## הגהות וציונים

א) וגי׳ ע"י א"ר יוחנן כי מטיים ספרא דאיוב] (גליון): ב] (ישיב ג] ס״א ללומדיהם לא נאמר אלא לעושיהם (גליון) כ"ה בדפו"י ובכח" וכ"ה בחוס' סוטה כב ע"ב ד"ה לעולם, ולפנינו הוגה ע"פ המהרש"ל: ד] לפי דברי הפני יהושע והצל"ח רב אמר מימרא זו גדולה הכטחה וכו' עיי"ש, ובכח"י ובע"י הנירסא תנו רבנן גדולה וכוי, וכרייתא היא: ה] בכת"י ל"ג "ליה" וכן משמע מרש"י שכתכ מפטרו רבנן "זה מזה" (מצור דבשׁ):

בפמדיא שד מעדה. בחבורת שרי האותות שכשהשרים של תעלה יש חגר ביניהם חיכף יש קטטה כין האותות כדכתיב ועתה אשוב להלחם עם שר פרס (דימל י): ובפמדיא שד משה. בחבורת החכמים: בקרן אורה. בזוית אורה: ומי מעכב. שאין אנו עושים רלונך: שאור שבעיםה. יצר הרע שבלכבנו התחמילנו: איני כדאי. לא הייתי חשוב והגון להיות נולר: ועכשיו שנוצרתי. מה חשיבותי הרי אני כאילו לא נוצרתי: ק"ו, שבמיחתי עפר אני: מרק. כלה והחס": כי הוה מפיים שפרא דאיוב. על שם שליוב נפער כשם טוב: מרגדא בפומיה.

רבתינוי כעפר לכל תהיה. מה עפר אינו מקבל כליה עפר אינו מקבל כליה לעולם כן יהי רצון שורעי לא יכלה לעולם כמו שהוא אותר "והיה זרעך כעפר הארן: אבר בריה וחברי כיעפר הארן: אבר בריה וחברי בין טוב לרע: היצון שלא בברא. וא"ת האמר רב יהודה אמר רב פרא. וא"מ האמר רב יהודה אמר רב פרא מקום שנהגו ובמצות אפי שלא לשמה שמתוך שלא לשמה בחלים לשמה בא לשמה ו"ל דהכא מיירי שלומד אלא לקנחר חביריו שאינו לומד אלא לקנחר חביריו והמס מיירי שלומד ע"מ שיכבדוהו":

בפמליא של מעלה ובפמליא של ממה ובין
התלמירים העוסקים בתורתך בין עוסקין
לשמה בין עוסקין שלא לשמה וכל העוסקין
שלא לשמה יהי רצון שיהו עוסקין לשמה. ר'
אלכסנדרי בתר צלותיה אמר הכי יהי רצון
מלפניך ה' אלהינו שתעמידנו בקרן אורה
ואל תעמידנו בקרן חשכה ואל ידוה לבנו
ואל יחשכו עינינו איכא דאמרי הא רב
המנונא מצלי לה ור' אלכסנדרי בתר דמצלי
אמר הכי רבון העולמים נלוי וידוע לפניך
שרצוננו לעשות רצונך ומי מעכב שאור
שבעיסה ושעבוד מלכיות יהי רצון מלפניך
שתצילנו מידם ונשוב לעשות חוקי רצונך

בלבב שלם. רבא בתר צלותיה אמר הכי "אלהי עד שלא נוצרתי איני כדאי ועכשיו שנוצרתי כאלו לא נוצרתי עפר אני בחיי ק"ו במיתתי הרי אגי לפניך ככדי מלא בושה וכלימה יהי רצון מלפניך ה' אלהי שלא אחטא עוד ומה שחמאתי לפניך מרק ברחמיך הרבים אבל לא ע"י יסורין וחלאים רעים והיינו וידוי דרב המנונא זוטי ביומא דכפורי. מר בריה דרבינא כי הוה מסיים צלותיה אמר הכי "אלהי נצור לשוני מרע ושפתותי מדבר מרמה ולמקללי נפשי תדום ונפשי כעפר לכל תהיה פתח לבי בתורתך ובמצותיך תרדוף נפשי ותצילני מפגע רע מיצר הרע ומאשה רעה ומכל רעות המתרגשות לבא בעולם וכל החושבים עלי רעה מהרה הפר עצתם וקלקל מחשבותם "יהיו לרצון אמרי פי והניון לבי לפניך ה' צורי וגואלי. רב ששת כי הוה יתיב בתעניתא בתר דכוצלי אמר הכי ברבון העולמים גלוי לפניך כומן שבית המקדש קיים אדם חומא ומקריב קרבן ואין מקריבין ממנו אלא חלכו ודמו ומתכפר לו ועכשיו ישבתי בתענית ונתמעט חלכי ודמי יהי רצון מלפניך שיהא חלכי ודמי שנתמעט כאילו הקרבתיו לפניך על גבי המזבח ותרצני. ר' יותנן כי הוה מסיים " ספרא ראיוב אמר הכי סוף אדם למות וסוף בהמה לשחימה והכל למיתה הם עומדים אשרי מי שגדל בתורה ועמלו כתורה ועושה נחת רוח ליוצרו וגדל כשם טוב ונפטר בשם טוב מן העולם ועליו אמר שלמה יי טוב שם משמן טוב ויום המות מיום הולרו. מרגלא בפומיה דר"מ גמור בכל לבכך ובכל נפשך לדעת את דרכי ולשקוד על דלתי תורתי נצור תורתי כלכך ונגד עיניך תהיה יראתי שמור פיך מכל חמא ומהר וקדש עצמך מכל אשמה ועון ואני אהיה עמך בכל מקום. מרגלא בפומייהו דרבנן דיבנה אני בריה וחברי בריה

דבר זה רגיל בפיו: אני. העוסק בחורה בריה אני וכן ° חברי עם הארץ בריה הוא: אני טלאכתי בעיר. כלומר טחה מלאכתי ממלאכתו: טתגדר. מחגדל לתפום אומנותי: ושמא תאמר. הדין עמו שאינו מתגדר במלאכתי שאילו היה תופס אומנומי לא היה לו לב פתוח להרבות בתורה למותי והיה ממעיט וחין לו שכר: שנינו. שיש לו שכר לממעיט כמו למרבה: ובדבד שיכוין לבו לשמים. ואנל קרבנות הוא כמנחות בסופה <sup>6)</sup>: ערום ביראה. להערים בכל מיני ערמה ליראת כוראו: תכלית חכמה. עיקרה של תורה שיהא עמה תשובה ומע"ט: העושה שלא לשמה נוח לו שלא נברא. פירום שאינו לומד כדי לקיים אלא לקנטר דבפרק מקום שנהגו (דף נ:) אמלי׳ רבא רמי כחיב" עד שמים חסדך וכחיב" מעל השמים כאן בעוסק שלא לשמה כרי והמם איירי במקיים כדי שיכבדוהו וכן משמע בירושלמי דפירקין <sup>ס</sup>: ויאכלו וישתו. שבעו מזיו השכינה כחילו חכלו ושחו<sup>ט)</sup>: גדולה הבטחה. שהכי קראן שאננות ובוטחום: לבי כנישתא. תינוקות של בית רבן היו רגילין להיות למדים לפני רבן בבית הכנסת: בי רבגן. בית המדרש ששם שונים משנה וגמרא: ונטרן לגברייהו. ממתינות לבעליהן ונומנות להם רשות ללכת וללמוד חורה בעיר אחרת: מפשרי רבנן. זה מזה שהיה נוטל רשום מתכירו לסוב לביתו ולארלו: עודמד תראה בחייך. כל לרכיך ממלא: פיך ידבר חכמות. צלשון צרכה היו אומרים: יישירו. לשון יושל בתורה כהלכה: מבין 35

אני מלאכתי בעיר והוא מלאכתו בשרה אני משכים למלאכתי והוא משכים למלאכתו כשם שהוא אינו מתגדר במלאכתי כך אני איני מתגדר במלאכתו ושמא תאמר אני מרבה והוא ממעים י שנינו אחד המרכה ואחד הממעים וכלכד שיכוין לכו לשמים. מרגלא כפומיה דאביי לעולם יהא אדם ערום ביראה מענה רך משיב יי חמה ומרבה שלום עם אחיו ועם קרוביו ועם כל אדם ואפילו עם נברי בשוק כדי שיהא אהוב למעלה ונחמר למטה ויהא מקוב? על הבריות אמרו עליו על רבן יוחנן בן זכאי שלא הקרימו אדם שלום מעולם ואפילו נכרי בשוק. מרגלא בפומיה דרבא תכלית חכמה תשוכה ומעשים פוכים שלא יהא אדם קורא ושונה וכועם באכיו וכאמו וברכו ובמי שהוא גדול ממנו בחכמה ובמנין שנאמר ייראשית חכמה יראת ה' שכל מוב לכל עושיהם לעושים יי לא נאמר אלא לעושיהם לעושים לשמה ולא לעושים שלא לשמה וכל העושה שלא לשמה נוח לו שלא נברא. מרגלא בפומיה דרב [לא כעולם הזה העולם הבא] העולם הבא אין בו לא אכילה ולא שתיה ילא פריה ורביה ולא משא ומתן ולא קנאה ולא שנאה ולא תחרות אלא צדיקים יושבין ועטרותיהם בראשיהם ונהנים מזיו השכינה שנאמר היתוו את האלהים ויאכלו וישתו: דו גדולה הבמחה שהבמיחן הקב"ה לנשים יותר מן האנשים שנא' יונשים שאננות קומנה שמענה קולי כנות בוטחות האזנה אמרתי א"ל דב לרי חייא נשים במאי זכיין יובאקרויי כנייהו לבי כנישתא ובאתנויי גברייהו כי רבגן ונטרין לגברייהו עד ראתו מבי רכנן. כי הוו מפמרי רכנן מבי ר' אמי ואמרי לה מבי ר' חנינא אמרי ליה יי הכי עולמך תראה בחייך יאהריתך לחיי העולם הבא ותקותך לדור דורים לכך יהגה תבונה פיך ידבר חכמות ולשונך ירחיש רננות

הרבה תעניות וסיטפים לעובר על בריתות וכיתות ב"דוכן למציא זרע לבמלה שחייב מיתה בידי שמים כמ"ש בתורה גבי עד ואינן ודינו כחייבי כריתות לענין זה. היינו כרי לינצל מעונש יסורי' של בעלה ח"ו. וגם כדי לורו ולמהר גמר כפרת נפשר. וגם אולי אינו שב אל ה' בכל לבו תפשו מאהבה כ"א מיראה: פרק ב אך כל זה לענין כפרה ומחלח העון שנמרול לו לגמרי מה שעבר על מצות המלך כשעשה תשובה שלימה ואין מוכירין לו דבר וחצי דבר ביום הדין לענשו ע"ו ח"ו בעוה"ב ונפסר לנטרי מן הרין בעוה"ב. אמנם שיהי' לרצון לפני ה' ומרוצה וחביב לפניו ית' כקודם הרצוא להיות נחת ווח לקונו מעבורתו. היה צדיך להביא קרבן עולה אפי' על מ"ע קלה שאין בה ברת וכורת ב"ד כמו שחישו חול כחוב עים ונרצה לו וכראיתא בנמי פ"ק רוברזים דעולה מכפרת על מ"ע והיא דורון לארר שעשה תשובה ונכוחל לו העונש. וכארם שכורה במלך ופיים ע"י פרקליפין ומחל לו. אעפ"ב שולח דורון ומנחה לפניו שיחרצה לו לראות פני המלך (ולשון מכפרת וכן מ"ש בתורה ונרצה לו לכפר עליו אין זו כפרת נפשו אלא לכפר לפני ה' להיות נחת רוח לקונו כראי שם בגמ' וכמ"ש תמים יהי לרצון). ועכשיו שאין לנו קרבן להפיק רצון כה' התענית הוא במקם קרבן כמ"ש בנמרא שיהא מיעום חלכי ורמי שנחמעם כאלו הקרבתי לפניך וכרי. ולכן מצינו בכסה תנאים ואפורא" שעל רבר כל היו מתענים תעניות הרבה מאר כמו ראב"ע שהי מחיר שחהא פרה