# Medical Halakhah Responsa from the Period of the Holocaust

הוצתק והוכנס לאינטרנט www.hebrewbooks.org ע"י חיים תשס"ח

שאלות ותשובות

## ממעמקים

מכיל בתוכו שאלות ותשובות וענינים שעמדו על הפרק בימי הרג ואכדן רח"ל של שנות תש"א־תש"ח בגיטו קובנה ע"י היל המרצחים של הימלר ימ"ש

רשמתי אז בימי הוועה ראשי דברים אלה למען יעמדו לזכרון וה׳ יראה בעני עמו ולא נוסיף לדאבה עוד.



יהא זכרם ברוך

Rabbi Edward Reichman, MD Associate Professor of Emergency Medicine Albert Einstein College of Medicine Yeshiva University

#### 1) Pru Urvu and Issues at the Beginning of Life

A) Halakhic Response to the Law for the Prevention of Hereditary Diseased Offspring (forced sterilization program) enacted in Germany in 1933

The basic provisions of the 1933 law stated that:

(1) Any person suffering from a hereditary disease may be rendered incapable of procreation by means of a surgical operation (sterilization), if the experience of medical science shows that it is highly probable that his descendants would suffer from some serious physical or mental hereditary defect.

(2) For the purposes of this law, any person will be considered as hereditarily diseased who is suffering from any one of the following diseases: –

- (1) Congenital Mental Deficiency,
- (2) Schizophrenia,
- (3) Manic-Depressive Insanity,
- (4) Hereditary Epilepsy,
- (5) Hereditary Chorea (Huntington's),
- (6) Hereditary Blindness,
- (7) Hereditary Deafness,
- (8) Any severe hereditary deformity.



Exhibition poster of the Reich Nutrition Association, as illustrated in a high school biology textbook by Jakob Graf, first published in 1940. The caption reads: "You Are Sharing the Load! A Hereditarily Ill Person Costs 50,000 Reichsmarks on Average up to the Age of Sixty".

(3) Any person suffering from severe alcoholism may be also rendered incapable of procreation. [2] The law applied to anyone in the general population, making its scope significantly larger than the compulsory sterilisation laws in the United States, which generally were only applicable on people in psychiatric hospitals or prisons.

The 1933 law created a large number of "Genetic Health Courts", consisting of a judge, a medical officer, and medical practitioner, which "shall decide at its own discretion after considering the results of the whole proceedings and the evidence tendered". If the court decided that the person in question was to be sterilized, the decision could be appealed to "Higher Genetic Health Court". If the appeal failed, the sterilization was to be carried out, with the law specifying that "the use of force is permissible". The law also required that people seeking voluntary sterilizations also go through the courts.

#### שו"ת בגדי שש סימן טו

(Rabbi Shalom Shaul Munk 1899-1970)

שאלות הנובעות מתוך החוק למניעת צאצאים חולים תורשתיים מיום י"ד יולי 33 והחוק נגד פושעים מועדים מסוכנים וכו' מיום כ"ד נובמבר 33

.7

חוקי מדינה חדשים מעוררים בעיות הלכתיות חדשות. אע"פ שאנחנו חייבים בהחלט לשמור את חוקי המדינה, יש למצוא מספר מסויים של אפשרויות המותרות ע"פ חוק המדינה, ועלינו לבחון אותן ע"פ ההלכה, כדי לדעת באיזו 5

ס עמצוא מספר מסויים של אפשר יחוב המחנרחנ ע פירווק המרינה, ועלינו לבחון אחנן ע פירוהלכה, כדי לדעובא מן האפשרויות המותרות ע"פ חוק המדינה אנחנו צריכים לבחור מצד ההלכה.

בני אדם שיש לעקר אותם ע"פ החוק הזה, רשאים להגיש בעצמם בקשה לכך אצל הרופא הממשלתי. אבל גם הרופא הממשלתי חייב להגיש בקשת עיקור מעצמו ברגע שנודעו לו בני אדם חולים תורשתיים כאלה. ולא עוד אלא כל רופא חייב להודיע לרופא הממשלתי כל מקרה של מחלה תורשתית הנודע לו. ההחלטה על העיקור היא בידי 10 בית דין לבריאות הגזע בן שלשה חברים ומהם שני רופאים. מותר להגיש ערעור אצל בית הדין עליון לבריאות הגזע, והחלטתו היא סופית.

different methods of sterilization for the different laws -vasectomy or tubal ligation to prevent genetic diseases -castration of oophorectomy for criminal behavior

- הפעולה שיש לבצעה אף נגד רצון המעוקר תוץ מן המקרה שהחולה התורשתי בעצמו הגיש בקשה והרופא המעולה שיש לבצעה אף נגד רצון המעוקר תוץ מן המקרה שהחולה התורשתי בעצמו הגיש בקשה והרופא הממשלתי לא הסכים (דבר שאינו מצוי כלל) היא שינוי מקום או ניתוק תוטי הזרע של האיש, ושינוי מקום או ניתוק שבילי הביצים של האשה. <u>פעולה זאת אינה פגועת בהפרשת הליחות החיונית (ההורמונים) לתוך מחזור הי</u>נתוק עם ביצים של האשה. <u>פעולה זאת אינה פגועת בהפרשת הליחות החיונית (ההורמונים) לתוך מחזור היוק מום או ניתוק תוטי הזרע של האיש, ושינוי מקום או ניתוק עם ביצים של האשה.</u>
- , החוק השני הנ"ל מכוון כלפי פושעים מועדים שהרבו לבצע פשעים, בפרט מיניים. בהם יבוצע ע"פ בית המשפט סירוס ממש (הסרת הביצים), וע"י זה מתבטלים התאוה וכח המין.

#### **Mendelian Genetics**

יש גם כן צורך להזכיר במבוא את הבסיס המדעי של החוק הראשון. היינו כללי התורשה של מענדל. כומר ששמו מענדל מצא ע"פ נסיונות בצמחים שהסיכוי להורשת מחלות תורשתיות הוא 50 אחוז בממוצע יהיו מחצית הצאצאים חולים או בעלי תכונת המחלה.

- 10 רק בדרך אגב נזכיר בקצרה את דעת תורת ישראל כלפי הבעיה של צאצאים חולים. הרי היא אינה בנויה על תורת הגזע. אבל גם בתלמוד מצאנו שיש להתחשב בילדים חולים בשעת הנשואין. כך כתוב בתלמוד בבלי יבמות ס"ד ע"ב: <u>"לא ישא אדם אשה לא ממשפחת נכפין ולא ממשפחת מצורעים"</u>, וכן נפסק בשולחן ערוך אבן העזר סימן ב' ע"ב: <u>"לא ישא אדם אשה לא ממשפחת נכפין ולא ממשפחת מצורעים"</u>, וכן נפסק בשולחן ערוך אבן העזר סימן ב' סעיף ז'. מצאנו במשנה כתובות פ"ז מ"ז <u>שבמקרה של מחלה מידבקת אפשר לבצע את הגירושין אף נגד רצון בן</u> הזוג, וכן נפסק ההלכה.
- 15 אבל בכל המקרים אין כאן איסור מצד הדין. במקרה הראשון יש כאן עצה לאדם המבקש לישא אשה, במקרה השני בין דין כופין על כך כפי בקשת אחד מבני הזוג, אבל רק ע"פ בקשה ולא מעצמן. אם כן מניעת צאצאים חולים השני בין דין כופין על כך כפי בקשת אחד מבני הזוג, אבל רק ע"פ בקשה ולא מעצמן. אם כן מניעת צאצאים חולים <u>השני בין דין כופין על כך כפי בקשת אחד מבני הזוג, אבל רק ע"פ בקשה ולא מעצמן. אם כן מניעת אינדיבידואלית השני בין דין כופין על כך כפי בקשת אחד מבני הזוג, אבל רק ע"פ בקשה ולא מעצמן. אם כן מניעת צאצאים חולים <u>היא אמנס לטובתו של היחיד, אבל אין זה ענין למחוקק ולציבור.</u> לפי זה נראה שתורת ישראל היא אינדיבידואלית <u>בנקודה זאת. יש להבין את הדבר לפי דעתי, מתוך השקפת העולם המכניסה לבעיות אלה לא רק גורמים של מדעי</u> הטבע, אלא גם מוסריים. יש להזכיר את הגורם של בטחון בהקב"ה גם בשטח זה, שהאדם בוטח בה' "למשוך את הטבע, אלא גם מוסריים. יש להזכיר את הגורם של בטחון בהקב"ה גם בשטח זה, שהאדם בוטח בה' "למשוך את הטבע, אלא גם מוסריים. יש להזכיר את הגורם של בטחון בהקב"ה גם ביק היה היה היה היה שתורת הישראל היה אינדים של מדעי הטבע, אלא גם מוסריים. יש להזכיר את הגורם של בטחון בהקב"ה גם בשטח זה, שהאדם בוטח בה' "למשוך את הטבע, אלא גם מוסריים. של הזכיר את הגורם של בטחון בהקב"ה גם בעניק היה היה מניעה בוטח בה' "למשוך את הטבע, אלא גם מוסריים.</u>
- 20 הכדורים הלבנים" (כפי הציור הנ"ל). סברא כזאת מביע התלמוד לדוגמא ביבמות מ"ב ע"א "אי למ"ד מן השמים עירחמו מן השמים ירחמו מן בעילת מעוברת); יבמות י"ב ע"א; ק"י ע"א; וכתבות ל"ט ע"א: וחכ"א אחת זו ואחת זו ירחמו מן השמים ירחמו" (בעילת מעוברת); יבמות י"ב ע"א; ק"י ע"א; וכתבות ל"ט ע"א: וחכ"א אחת זו ואחת זו משמשת כדרכה,,, שומר פתאים ה'; התלמוד מביא בחשבון שמתוך חוסר ידיעה (פתאים) או מתוך בטחון בה' (מן השמים ירחמו) יעשו בני אדם גם את התלמוד מביא בחשבון שמתוך חוסר ידיעה (פתאים) או מתוך בטחון בה' (מן השמים ירחמו) יעשו בני אדם הי; התלמוד מביא בחשבון שמתוך חוסר ידיעה (פתאים) או מתוך בטחון בה' (מן השמים ירחמו) יעשו בני אדם גם את המעשים הללו, שאין להם סיכויים טובים מנקודת המבט של מדעי הטבע. הגורם הזה של התחשבות בהשגחתו של הקב"ה נגד חשבונות אנושיים הוא עיקר גדול בהשקפת העולם של היהודי, הגורם הזה של התחשבות בהעראה כהכרחי בהחלט מנקודת המבט של מדעי הטבע.

#### היוצא לנו מכל זה:

א. רופא ישראל אסור ודאי לעשות הנתוח הנ"ל בזכר, הן בן ברית, הן שאינו בן ברית. 🌓

ב. רופא ישראל מותר לעשות הנתוח בנקבה נכרית, שאין בה מצות שבת. ג. בנקבה ישראלית נ"ל שבעלילה כל דהו מותר לו לעשות הנתוח דאיסתפקנא אי איכא בהאי חולנית עשה דשבת, כדכתב הח"ס בתשובה הנ"ל.

ד. ישראל זכר שמניח לעשות בעצמו את הנתוח יש חשש אסור דאורייתא, וצריך עוד לברר, עד היכן מחוייב להוציא ממון כדי להפטר מן הנתוח.

ה. לנקבה ישראלית מותר להניח לעשות בה הנתוח; אף אם מסייעת בהכנות.

#### **Obligation to pay to prevent Sterilization**

ונבא עתה אל הענין, אם מחוייב הישראל להוציא ממון, כדי להנצל מן הנתוח. ... יש להסתפק, אי מחוייב לבזבז כל ממונו על זה. הן אמת, שמחוייב לבזבז כל ממונו כדי שלא לעבור על אסור, כדדרשו חז"ל, בכל מאודך, בכל ממונך,... אבל הדבר הזה עדיין מוטל בספק,

#### **Returning to Spouse after Sterilization**

ועוד נבאר, אם **האיש** שנעשה בו הנתוח אסור לבא בקהל, משום פצוע דכא וכרות שפכה. והנה הדבר תלוי בספק הנ"ל אי הוי הנתוח בחוטי ביצים, דאז הוי בכלל כרות שפכה כמימרא דרבא בפרק הערל (דף ע"ה ע"ב) וכפסק המחבר באבן העזר, סימן ה'. וא"כ הוי ספיקא דאורייתא, **וצריכין להוציאו מאשתו**. **והאשה מותרת לבעלה**, דלא גרעה מאילונית שהתיר הרמ"א באבן העזר, סימן כ"ג, סעיף ה',

ליל נגהי טו"ב שבט תרצ"ה לפ"ק. (January, 1935) שלו' שאול הכהן מונק

#### שו"ת מנחם משיב חלק ב - ציון למנחם עמוד 28

ב"ה יום ב' אדר שני תרצ"ה פפא"מ תע"א. לחכם אחד. ע"ד שאלתו אודות אשה אחת שהיא בבית החולים וא"א לקחתה לביתה רק אם תסרס כפי חוק הממשלה והאפוטרופוס שלה לא ידע מה לעשות אם תשאר בביה"ח או לסרסה שתבוא לביתה. תשובה

, ואף כי צריך עיון עוד בדבריו דהרי ר' יוסף יליף מדכ' פרה ורבה ולא קאמר פרו ורבו דהאשה אינה מצווה על פ"ו.

B) Obligation of Pru Urvu During the War

שו"ת בית ישראל אה"ע סימן קנב

#### R' Yisrael Avraham Alter Landa (Hungary d. 1942)

ב"ה, יום ב' לסדר "שמור ושמעת את כל הדברים האלה אשר אנכי מצוך למען ייטב לך ולבניך אחריך עד עולם" תרנ"ן לפ"ק פה עדעלין יצ"ו.

איתא במחבר וז"ל אסור לשמש מטתו בשני רעבון אלא לחשוכי בנים וברמ"א שם וז"ל וה"ה בשאר צרות שהם 🛽 ...איתא במחבר וז"ל אסור לשמש

וא"כ כעת בעוה"ר <u>שעת צרה הי</u>א ליעקב שברוב מדינות וגם בכאן נתונים ישראל בצרה ושיעבדו הגוף והנפש שעובדים עמהם עבודת פרך ממש כמו במצרים וניתנו לתקן הדרכים וכמה מקומות בטלו הישובות וסגרו

- 5 המקוואות שלא יהי' יכולים הנשים לטבול בעוה"ר וכמה וכמה גזירות מתחדשות בכל יום נגד ישראל בעוה"ר השם ירחם עלינו ועליהם ונזכה לישועה בקרוב על כל פנים לפי העת הזה יהי' ראוי לפי זה לפרוש כל בר ישראל מאשתו מתשמיש המטה אף שהוא אינו בצרה זו מ"מ משום צרות ישראל יהי' מחויב כל אדם ישראל לפרוש מאשתו עד ירחם השם על עצמו... עד כאן תוכן דבריו ורוצה לשמוע דעתי בזה.
  - והנה דברי הרמ"א אלו יש לפרש בשני אופנים: 9
- א"כ ממילא בנידן דידן כעת שאין כאן צרות רעב ולא ירקון ולא שדפון וחסיל וארבה רק שאר צרות שאינם דומים לעצ"כ ממילא לרעב כמו למשל שיעבוד הגוף בעבודת פרך וסגירות המקוואות והישיבות בעוה"ר צרות <u>אלו אין נכללין בדברי</u> הרמ"א הנ"<u>ל לפר</u>וש עליהם העם מנשותיהם כדאמרן בשם האלי' רבה ושכנה"ג.

comparison to Egypt

על כל זה אני אומר בנידן דידן צרות אלו שהם שולטין כעת על ישראל בעוה"ר דהיינו סגירת ישיבות וסגירת מקוואות ושיעבוד הגוף שלוקחים כל בר ישראל לעבוד דרכים כמו שעשה פרעה ששיעבד בישראל בעבודת קשה

- 15 אין צריכין לפרוש העם עבור זה מנשותיהם דהרמ"א הנ"ל והירושלמי בעצמו וכל האחרונים שמחמירין לפרוש עצמן בכל צרות מ"מ בצרות כאלה מודים הכל דלא צריכין לפרוש מנשותיהם דהלא אין בכח שום אדם אפילו תנא עצמן בכל צרות מ"מ בצרות כאלה מודים הכל דלא צריכין לפרוש מנשותיהם דהלא אין בכח שום אדם אפילו תנא או אמורא לחלוק על קרא מפורש בפ' שמות וכאשר יענו אותו כן ירבה וכן יפרוץ אף שכתוב אצלו בסמוך ויעבידו או אמורא לחלוק על קרא מפורש בפ' שמות וכאשר יענו אותו כן ירבה וכן יפרוץ אף שכתוב אצלו בסמוד ויעבידו או אמורא לחלוק על קרא מפורש בפ' שמות וכאשר יענו אותו כן ירבה וכן יפרוץ אף שכתוב אצלו בסמוך ויעבידו מצרים את בני ישראל בפרך וימררו את חייהם בעבודה קשה בחומר ובלבנים ובכל עבודה בשדה וכו' עיי"ש, הרי מצרים את בני ישראל בעבודה קשה בחומר ובלבנים ויקוצו מפני בני ישראל, מ"מ לא היו פורשים מנשותינם רק דאף שעבדו בישראל בעבודה קשה בחומר ובלבנים ויקוצו מפני בני ישראל, מ"מ לא היו פורשים מנשותינם רק דאף שעבדו בישראל בעבודה קשה בחומר ובלבנים ויקוצו מפני בני ישראל, מ"מ לא היו פורשים מנשותינם רק דאף שעבדו בישראל בעבודה קשה ברומר ובלבנים ויקוצו מפני בני ישראל, מ"מ לא היו פורשים מנשותינם רק בארבא כתיב וכאשר יענו אותו כן ירבה וכו'
- הרי לן דעמרם היה גדול הדור כמו שקאמר הגמ' שם מ"מ לא היה פורש עצמו מאשתו רק לאחר גזירות כל הבן הילוד היאורה תשליכוהו שאמר שאז יהי' לשוא שהוא יולד ופרעה יהרג אותם ביאור אבל מקודם גזירות דכל בן הילוד היאורה תשליכוהו לא גירש אשתו ואדרבא ילד ממנה את אהרן ואת מרים וא"כ כבר הי' לו בן ובת קיים כבר מצות פו"ר ומ"מ לא פירש עצמו מאשתו אף שהי' רואה צרות השיעבוד העבודה קשה של ישראל ורק לאחר שגזרו 25 כל הבן הילוד היאורה תשליכוהו אז רצה לפרוש משום דלשוא יהי' עמלו אף על זה התחרט אח"כ ולא פירש עצמו

ולקח בחזרה את אשתו כמו דכתיב וילך איש מבית לוי ויקח את בת לוי עיי"ש הארכתי קצת בזה כדי לברר על בורי' שמכל האחרונים נראה שאין להחמיר בענינים האלה לפרוש עצמו ...**והשי"ת** יעזור לנו כאשר עזר לאבותינו במצרים ויעשה לנו ניסים ונפלאות כמו שעשה לאבותינו במצרים ונזכה לישועות ישראל ולגאולה שלימה ברחמים בבי"א.

#### similar psak during World War I

שוב לאחר זמן מצאתי בשו"ת קרן לדוד האו"ח סי' ס"ב שמיישב ג"כ מנהג העולם שלא נהגו פרישות מנשיהם בשעת המלחמה שהתחילה בשנת תרע"ד עיי"ש (ועי' בשו"ת לבושי מרדכי הנדמ"ח ע"ד הש"ע בסימן ר"ד ישראל אברהם אלטר לאנדא.

C) Contraception

R' Ephraim Oshry (1914-2003)

ותבנא לדינא מכל הנ״ל שבנידון דידן מכיון שיש סכנת נפשות ודאית בדבר שהרי אם יוודע לרוצחים הטמאים ימ״ש שיהא מעוברת ימיתו בדבר שהרי אם יוודע לרוצחים הטמאים ימ״ש שיהא מעוברת ימיתו אותה יחד עם עוברה, והרי מבואר מדברי הראשונים הוא בשמ״ק בכתובות ל״ט ע״א בשם תלמידי הרשב״א ז״ל. דמה שפרש״ אינו נכון דאי כרבנן ל״ט ע״א בשם תלמידי הרשב״א ז״ל. דמה שפרש״ אינו נכון דאי כרבנן ל״ט ע״א בשם תלמידי הרשב״א ז״ל. דמה שפרש״ אינו נכון דאי כרבנן ל״ט ע״א בשם תלמידי הרשב״א ז״ל. דמה שפרש״ אינו נכון דאי כרבנן ל״ט ע״א בשם תלמידי הרשב״א ז״ל. דמה שפרש״ אינו נכון דאי כרבנן ל״ט ע״א בשם תלמידי הרשב״א ז״ל. דמה שפרש״ אינו נכון דאי כרבנן ל״ט ע״א בשם תלמידי הרשב״א ז״ל. דמה שפרש״ אינו נכון דאי כרבנן ל״ט ע״א בשם הלמידי הרשב״א ז״ל. דמה שמים ירחמו, ומפני מה נאסור אותן אחר שאין כאן השחתת זרע דלא אמרינן השחתת זרע אלא כשהוא ראוי להוריע לא קרינן ליה השחתת זרע אלא הייבות לשמש במוך קאמר משום סכנה ע״כ הרי מפורש מזה דאין איסור להשחיתו ולא עוד שיכול לצאת מזה הקצף על כל העדה בודאי שהכל מודים שמותר לשמש במוך ולתמש במוך ולתת את המוך קודם התשמיש.

no issur of hashchatat zera if a viable child will not result

Question: ANGUISHED BY THE DESPERATE SUFFERING THE Germans imposed upon us, I have put into writing some of the horrors they inflicted so that future generations will know what the defiling evildoers did to us. They darkened the world about us, locked the ghetto gates around us and proceeded to daily issue new and strange decrees aimed at annihilating us and eradicating the name Jew from the world.

On 20 lyar 5702—May 7, 1942—the Germans issued an edict that if a Jewish woman were found pregnant they would immediately kill her. I was asked whether Jewish women in the ghetto could use contraceptive devices to avoid pregnancy and the concomitant risk of death.

#### D) Abortion

אנו הורגים את כולכם אפי׳ כולן נהרגים לא ימסרו נפש אחת מישראל, אבל אם יחדוחו להן אחד כגון שבע בן בכרי ימסרו אותו ואל ייהרגו אמר רשב״ל והוא שיהיה חייב מיתה כשבע בן בכרי ור׳ יוחנן אמר אע״פ שאינו חייב מיתה כשבע בן בכרי, דאם יחדו אחד מהן מותר למסור אותו להריגה כדי מיתה כשבע בן בכרי, דאם יחדו אחד מהן מותר למסור אותו להריגה כדי להציל אחרים מכש״כ כאן דמותר להמית הולד כדי להציל האשה. אלא אפילו לר״ל דפסק הרמב״ם כוותי׳ בהל׳ יסודי התורה פ״ה ה״ה כר״ל דאפילו אפילו לר״ל דפסק הרמב״ם כוותי׳ בהל׳ יסודי התורה פ״ה ה״ה כר״ל דאפילו יחדוהו אל ימסרוהו אא״כ חייב מיתה כשבע בן בכרי. (ובספרי ..דברי אפרים״ בקונטרס עמק הבכא כתבתי ליישב את דברי הרמב״ם הנ״ל עיי״ש). מ״מ בעונטרם זהולד עדיין ספק של נפל לרשב״ג יש להקל להציל עכ״פ האשה.

10 זלפי זה בנידון דידן שגם כן הוא ברי הוא הדבר ששניהם ימותו בודאי יש להתיר לעשות הפלה מלאכותית כדי להציל את האשה.

#### סימן כי

בדין הצלת עצמה על ידי הפלה מלאכותית בגימו.

נשאלתי ביוס כ״ו מנחם אב תש״ב, אשה שנתעברה בגימו אם מותר לה לעשות הפלה מלאכותית (אבצרמ) בדי לבמל את חהריון, שהרי גזרו הממאים שכל אשה יהודית שתתעבר יהרגו אותה ואת עוכרה ואם כן יש בזה בשום סכנת נפש.

#### E) Post Mortem Cesarean Section

אמר רב נחמן אמר שמואל האשה שישבה על המשבר ומתה בשבת מביאין סכין ומקרעים את כריסה ומוציאין את תולד, ופירש רש״י ז״ל: הדומנין דמיקרי דהיא מייתא ברישא״, עכ״ל, פשיטא מאי עביד מחתך בבשר, הוא. אמר רבה לא נצרכה להביא סכין דרך רשות הרבים, ומאי קמ״ל 5 דמספיקא מחללין שבתא, תנינא מי שנפלה עליו מפולת ספק תוא שם טפק

כוכל הדין פסקתי שיש למהר ולקרוע את בטן האשה האומללה הזאת שהומתה בידי מרצחים טמאים על לא עול בכפיה, בכדי להוציא את ולדה חי ולהציל נפש אחת בישראל, וכל המקיים נפש אהת מישראל כאילו קיים עולם מלא.

#### F) Anesthesia for Milah

Question: IN OUR CONTINUED SEARCH FOR JEWISH CHILDREN after G-d liberated us from the Germans, we looked everywhere, in orphanages and even in private dwellings where we had information that a Jewish child might be living. Thanks to the One Above, we succeeded in this sacred work and gathered to us the remnants of our people who had been lost to us, bringing them back to their own people and to the faith of their ancestors.

Upon rescuing the children, we continually faced the problem of circumcising the boys whose parents had deliberately avoided circumcising them so that they could pass unnoticed among the gentiles. As a result of their years of deprivation and physical weakness, these boys found it difficult to undergo the pain of circumcision. We spared no effort to help these youngsters understand the significance of the sacred commandment of circumcision, and proceeded to circumcise them according to halacha. We were able to say to them, "Through your blood, in sanctity and purity, lives on the sacred people chosen by G-d as His treasure."

One boy of ten refused to be circumcised unless we could promise that he would not suffer pain. And so we considered whether an anesthetic might be used. Question: ONCE THIS EDICT REGARDING PREGNANCY WAS issued other problems came up. The very day the edict was issued, a pregnant Jewish woman passed by the ghetto hospital. A German noticed her swollen belly and shot her for violating the German order against reproduction. His bullet penetrated her heart and she fell dead on the spot.

Passersby immediately carried her into the hospital, thinking there might be a chance to save her or the baby. Since she had clearly been in her final weeks of pregnancy, a Jewish obstetrician was rushed over. He said that if surgery was performed immediately, the baby could be saved. Since I had witnessed this shocking murder and was present in the hospital, I was asked if, according to halacha, it was permissible to perform the Caesarean section. Since no one could be sure that the baby was still alive, was there a halachic concern with the desecration of the dead mother? In addition, in the remote possibility that the mother was still alive, cutting open her abdomen would surely kill her.

- ן כוכל זאת הוריתי שבנידון דידן יש לאתיר למול את הנער הזה על ידי שישקו אותו סם של שינה לפני המילה כדי שלא ירגיש בצער המילה, כי נער זה כבר היה מעורב בין הגוים, ואם לא נמלא את רצונו שהביע שימולו אותו בלי הרגשת כאב ויסורים יש לחשוש. שמא היו יבעט במצוה
- 5 רבה זו ויבחר להיות נטמע בין הגזים כפי שכבר הודגל להיות עמהם בימי שנות הועם והאימה. ויצא מכלל ישראל לגמרי,לכן בודאי אין להדר בכגון דא לעשות את המילה דוקא על ידי הרגשת צער המילה. אף שלכתחלה בודאי יש להדר אחרי הדבר הוה כדי שהנימול יוכה להכפלת שכר. כדרך שזכה אברהם אבינו ע״ה שיכפול לו הקב״ה שכרו בגלל שהרגיש ונצטער. מכל
- () מקום בנידון דידן איז להדר בזה כלל כיון שמצד הדין אין שום יסוד שהמילה תהא דוקא על ידי הרגשת צעד המילה.

וכפי שהוריתי כן עשו, וב״ה הצלחנו אז על ידי מאמצים מרובים למול כשמונים ילדי ישראל, להחתימם באזת ברית קודש ולהכניסם תחת כנפי השכינה בהסירנו מאתם את חרפת ערלתם למען יהיו שאר ושארית

להוריהם הקדושים שנהרגו על קידוש השם ונרם לא יכבה. בהיות להם זרע 15 קודש ברוכי אל. מקיימי בריתו של אברהם אבינו ע״ה.

G) Post War and Obligation of Pru Urvu to Repopulate the Community

**הפוסק כג - הוראת שעה עמוד תתלד** הרב הלל פוסק הוראת שעה (Rabbi Hillel Posek (1881-1953) כל מי שאינו עוסק בפריה ורביה כאלו שופך דמים, כאלו ממעט את הדמות וכו', גורם לשכינה שתסתלק מישראל וכו', חייב מיתה וכו' (יבמות סג - סד), ובתוספתא פ"ה הנוסח: "הרי זה שופך דמים" ולא "כאלו". -

ועתה בעוה"ר מהדור הצעיר, השחית כל בשר את דרכו, לעשות כל מיני תחבולות, כדי למעט את הדמות, ולשפוד דמים למעט את מספר רובע ירשאל, והגזירה שלהם קשה משל פרעה שפרעה לא גזר אלא על הזכרים, כמו שאמרה מרים לאביה (רש"י שמות), ועל אלו הרווקים שאינם באים בברית הנשואין קללת אלקים של תפח עצמותיו רובצת עליהם, (קדושין כט), אפילו בשעה שהם מתנהגים כשורה, 5

לכן עתה, מורי ורבותי, אחרי אשר נשארנו מעט מהרבה, מתי מספר שנער יכתבם, אחרי שהצר הצורר עמד עלינו לכלותינו, ושליש מישראל עם קדושים נהרג ונשחט על קידוש השם, **באתי להציע שהרבנים, האדמורי"ם**, הצדיקים, ותלמידי חכמים נושאי דגל התורה, יעשו כינוס לטכס עצה איד ובמה להכריחם כדינא דגמרא שהבית דין כופין על זה, לקיום מצוה רבה זו, מצוה הראשונה מכל התרי"ג מצות, מצוה שבה תלוי קיום העם והגאולה

10 להגדיל הילודה בארץ ובחו"ל, להטיל נידוי שמתא וארור על אלו המחבלים כרמים - כרם ד' צבאות, והמה מאבדים עצמם לדעת מן העוה"ז ועוה"ב, (פלא יועץ) כמו שאמר הנביא ישעיהו לחזקיהו המלך: כה אמר ה' צו לביתך כי מת אתה ולא תחיה ופרשו חז"ל: מת אתה בעוה"ז ולא תחיה לעוה"ב, מפני שלא נשא אשה, אף שבא בטענה צודקת, שראה ברוח הקודש שיצאו ממנו בנים רשעים, וגם הדור היה אז "זה דור דור - שוא" ולכל זה אמר לו הנביא: בהדי כבשי דרחמנא למה לך, מאי דמפקדת אבעי לך למעבד, ומה דניחא קמי קוב"ה הוא לעביד.

#### Women's role (comparison to Channukah)

15 בנות ישראל! הריני כפרתכן, אליכן אשים דברתי. כמו שמצינו בנס חנוכה אמרו חז"ל, שגם הנשים חייבות בנר חנוכה, שאף הן היו בא<u>ותו הנס,</u> והנס נעשה על ידן (שבת כג), אף שלדינא הן פטורות ממצות עשה <u>שהז"ג,</u> כמו כן בגזירה זו (גזירת היטלר ימח שמו), גם אתן אחיותינו הייתן בגזירה זו, בתולותי ובחורי נפלו בחרב, טבח ולא חמל.

לכן אין לכן אלא שבועה, אתן בנות בוטחות, פה בא"י, בשכר שזכיתן להשאר בחיים, מחויבות אתן לגמול חסד עם עם ישראל ו<u>עם קדוש ה', ולמלא תפקיד אחיותיכן הקדושות שנהרגו על קדה"ש, כדי להגדיל מספר עם בנ"י</u>

ולהקים שם <u>בישראל.</u>

#### 2) Rescue, Hatzalah, and End of Life Issues

A) Entering a state of danger (sakannah) to save others from sakannah

סימו א׳

אם מותר להכגים עצמו לספק סכנה

כדי להציל חבירו מוראי מכנה.

ואו בימים מרופים אלה נתכקשתי על ידי מרן הגאון הצדיק ר׳ אכרהם גרודזינסקי הי״ד, מנהל ישיבת סלובודקה, שאלך

אל ר׳ דוד איצקוביץ הי״ד שהיה מזכיר אנודת הרבנים ולבקשו שהוא ילך אל הליפאים שהיו ממונים על ציד היהודים שהוא הכיר אותם 5 עוד מלפני המלחמה, שישתדל אצלם שישחררו את בני הישיבת שנהמפו על ידם.

ועלתה לפנינו השאלה אם מותר לו ללכת מצד הדין אל הליפאים

נפש בשבילו מכיון שהרי הם יכולים לחמות גם אותו כדרך שהם

10 חומפים יהודים אחרים, אם מותר לו למכו את נפשו בכדי לחציל את חכירו מצד הדין.

תשובה. במס׳ סנהדרין דף ע״ג ע״א גרסינן: מניין לרואה את הבירו שהוא טובע בנהר או חיה גוררתו או לסטין באין עליו שהוא חייב להצילו תלמוד לומר לא תעמוד על דם רעד, ע"כ. והנח שם בסנהררין דף ע"ד ע"א

לפי זה בנידון דידן אם כי מצד הדין אין לחייב את ר׳ דוד הנ״ל שיסכן את עצמו בשביל הצלת בני הישיבה שנתפסו בידי הצר הצורר שפרש 5 ידו עליהם, אבל אם בעל נפש הוא ורוחו נדבה לסכן את עצמו מספק עבור הצלתם כודאי שאין למונעו מזה וכדאי הוא רבינו הנצי״ב זצ״ל לסמוך עליו

ואכן ר׳ דוד הנ״ל. שמע והאזין לבקשתי. הוא חגר עוז והלך להשתדל עבור בני הישיבה אצל הליטאים, והצליח בהשתדלותו שישחררו אותם תללו בדבר שחרור בני הישיבה, תואיל ויש בות כשום סכנת 10 ויוציאום ממאסרם. זכרה לו זאת אלקים לטובה ונקום את נקמת דמו הטהור שנשפך כעבור זמן במחנות ההריגה והשמד.

סימן בי

#### ברין פקוח נפש לאחר זמן.

- שאלה: ביום כ״ז אלול תש״א הומל על יהודי גימו קוכנה לעכוד בבנין שדה תעופה על יד העיר, וניתן הצו על ידי הגרמנים הזדים הארורים ים״ש שעל יהודי הגימו לשלוח מדי יום ביומו מכסח של אלף איש שיעבדו בשדה התעופה, לכל אחד ואחד מעובדי הכפיח
- 5 ניתן בתור מוון צלחת של מרק פיגול ורבים מהם לא רצו במובן לפמא את עצמם, להתנאל ולמעום ממרק זה. אולם מכיון שהם נחלשו מרעב מעוני ומרוב עבודה, באו אלי בין כסה לעשור שנת תש״ב מספר אנשים ונפשם לשאול הגיעה, אם מותר להם לאכול את המרק, היות בי יש בזה משום סכנת נפשות באם ימשיכו ברעבונם.
- 10 ותוכן שאלתם הוא: מכיון שעכשיו אין כאן משום פקוח נפש שידהה את האיסור אף שלאחר זמן יוחלשו ויבואו לידי סכנת נפשות מכל מקום בתר השתא אולינן, והשתא אין כאן פקוח נפש שידחה את האיסור, או דילמא אף שעכשיו אין כאן משום מכנת נפשות אבל מכיון שבודאי לאחר זמן יבואו לכלל סכנת נפש מחמת נפשות אבל מכיון שבודאי לאחר זמן יבואו לכלל סכנת נפש מחמת 15 חולשה, מותר להם כבר עכשיו למעום ולאכול מן המרס כדי להנצל

תני "סיעות כני אדם שהיו שהלכין בדרך פנעו להן נוים ואשרו תנו לנו אחד טכם ונהרונ אותו ואם לאו הרי אנו הורנים את כולכם אשי כולן נהרנים לא ישסרו נפש אחת טישראל ייחדו להן אחר כנון "שכע כן ככרי יססרו אותו ואל ייהרנו א"ר שטעון כן לקיש ודוא שיהא חייב טיתה כשכע כן ככרי ורכי יותנן אשר אע"פ שאינו חייב סיתה כשכע כן כנרי

#### Yerushalmi Terumot 8:4

It was taught: Caravans of people were travelling on the road. A group of gentiles approached them and said "give us one person from your group and we will kill him and if not we will kill all of you." Even if it means that everyone must die, one may not hand over one Jewish life. If they specified

one of them such as in the case of Sheva ben Bichri, he may be handed over and they are not required to give up their lives. R. Shimon ben Lakish said "This only applies if he was sentenced to death like Sheva ben Bichri." R. Yochanan said "Even if he is not sentenced to death like Sheva ben Bichri."

#### <u>רמב"ם הלכות יסודי התורה פרק ה הלכה ה</u>

נשים שאמרו להם עובדי כוכבים תנו לנו אחת מכן ונטמא אותה ואם לאו נטמא את כולכן יטמאו כולן ואל ימסרו להם נפש אחת מישראל, וכן אם אמרו להם עובדי כוכבים תנו לנו אחד מכם ונהרגנו ואם לאו נהרוג כולכם, יהרגו כולם ואל ימסרו להם נפש אחת מישראל, ואם יחדוהו להם ואמרו תנו לנו פלוני

#### B) Anticipated Though Not Immediate Pikuach Nefesh

**העולה לנו** מהמובא. שדין של פקוח נפש אינו נמדד עם אותה שעה שהחולה עומד בה, אלא אף שבאותה שעה אין עדיין משום פקוח נפש, מכל

מקום מכיון שלאחר זמן אפשר שיכבד עליו החולי, אז מיד יש עליו דין של פקוח נפש ומאכילין אותו ביום הכפורים .

#### C) Hatzalah v. Mesira

#### Mesira

At the time of the mass deportations, the *Judennite* faced a major dilemma when the Germans ordered them to draw up lists of people to be deported.

Incidents of this sort in Vilna and the environs are described in three sources. Dr. Mark (Meir) Dwotzecki writes that after the second Aktion in the
ghetto, rabbis in Vilna beld a meeting and then approached Judenrat chairman Jacob Gens. These rabbis—Rabbi Menachem Mendel Zalmanowicz, Rabbi Dov Ber Pilowski, Rabbi Yitzhak Kornikas (or Kotnik), and Rabbi Yiszael

Gustman—warned Gens that Jewish law, as articulated by Mairoonides (see above), forbade him to hand over Jews to the authorities.<sup>13</sup> Gens ignored their
admonition and instead acted in accordance with his own view that this was ah act of rescue: "We have to save everyone we can without considering our moral sentiments.<sup>14</sup> Thus he determined who would live and who would die:

Some *Judenräte* made the dreadful decision to comply, deciding who would live and who would die, usually in the belief that this would enable Jews who

- /5 constituted an efficient workforce for the Germans to survive. Other Judenräte refused to lend a hand to these lists no matter what, and still others asked rabbis what to do. Presumably, not all those who consulted rabbis had the same motives. Some genuinely wanted to act in accordance with Jewish ethics and halachah, whereas others wanted the backing of the rabbi, who was considered
- **20**a moral authority figure, in order to persuade the community to do as they said, and if they did not receive this backing they would do as they wished anyway. There were also rabbis who took the initiative in order to prevent the *Judennäte* from making up the lists.

Such incidents occurred in many places. The heads of the *Judenräte* worded their question as a matter of saving many people by handing over a few. In fact, however, in terms of Jewish law it was a dilemma concerning *mesira*, which is in the category of prohibited bloodshed; therefore, it is important to see how rabbis ruled.

מסכנת נפשות שתבוא אליהם לאחר זמן.

Rabbi Leo Ansbacher, who was in the Gurs camp in southern France, attests that requests to remove names from the lists were the hardest trials in his life, and he heard the same from other rabbis. Although the lists were made up by the French command, people would come to him in tears to try to have כן לכתחלה, ואם אינו חייב מיתה יהרגו כולן T their names removed from the lists of people to be transported from Gurs. "It

או נהרוג את כולכם, ו אם היה מחוייב מיתה כשבע בן בכרי יתנו אותו להם, ואין מורין להם ואל ימסרו להם נפש אחת מישראל.

#### שולחן ערוך יורה דעה הלכות עבודת כוכבים סימן קנז

עובדי כוכבים שאמרו לישראל: (יג) תנו לנו אחד מכם ונהרגנו, לא יתנו להם אחד מהם אלא א"כ יחדוהו ואמרו: תנו לנו פלוני. (משנה פ' ח' דתרומות והרמב"ם פ"ה מהלכות יסודי התורה). ויש אומרים דאפילו בכה"ג אין למסרו, אא"כ (יד) חייב מיתה (טו) כשבע בן בכרי. (ב"י בשם רש"י ור"ן). יז] וכן נשים שאמרו

was the cruelest and worst thing in my life. Not save him? How could I do that? Save him? But then someone else would go in his place. How could I do that? It was the most horrible of the horrible." Despite the dreadful tragedies occurring before his eyes, he decided not to save these people because he knew 10 that others would be taken in their stead, unless someone volunteered to go.

The decision was especially hard when a list included people who did not fit the criteria and who ostensibly had the right to be released, or when the rabbi's family members were on the list. In his testimony, Rabbi Ansbacher describes an agonizing personal experience, when a girl who was his ward-and for 15 whom he considered himself responsible-was taken. He believes that Rabbi René Hirschler did the same, as did other rabbis, because taking names off the lists was halachically forbidden.49

להן עובדי כוכבים: תנו לנו אחת מכם ונטמא אותה, (טז) יטמאו כולם ולא ימסרו נפש אחת מישראל. (רמב"ם פ' הנזכר). (יז) יח]

#### Hatzalah

detailed testimonies about this place.33 On November 4, 1941, the Judenrar was ordered to produce a list of Jews who were unfit for work (putting an F next to the name of each fit [fahig] person and a U next to the name of each unfit [unfähig] person). Judenrat chairman Hetshel Zimnawoda consulted rabbis in the ghetto. The rabbis-including Rabbi Yissachar Dov Ber of Dobra, Rabbi Pinchas Weiss of Turek, Rabbi Ze'ev Leventhal of Uniejów, and the rabbi of Władysławów-were accepted in the atea as spiritual leaders and conducted religious activity openly. Although they were not sure of the purpose of the letters, they felt that it was a fateful decision, and the decision-making process was weighty and dramatic:

1

The rabbinical court hearing began at 10 a.m. the next day (November 5) at the home of Rabbi Pinchas Weiss in the village of Malenice. Early that morning, Rabbi Yissachar Dov Ber went to sanctify himself by immersing in the river, and all the rabbis fasted all day long. A minyan of Jews gathered at Elyakim Rosenzweig's house to recite Psalms. The rabbis pondered the matter until nightfall without reaching a decision. Although none of them knew that the letter U next to a Jew's name meant transport to the extermination camp in Chełmno, they all sensed that anyone labeled that way would have a bitter fate. The rabbis discussed the issue in minute detail but could not resolve it. They therefore met again the next day to continue the discussion. The ghetto inhabitants went around anxious and consumed by curiosity. Finally, on Thursday afternoon (November 6), the ruling was issued: The government's edict is an edict and must be complied with. Hershel was to provide the "list," but every Jew had the right to review it and read what was written and marked on it.... Due to the danger and the hard times, the rabbis declared a public fast day and the ghetto inhabitants were ordered to fast on Monday and Thursday. Three times they recited Psalms and blew the shofar.<sup>34</sup>

#### D) Precedence for Hatzalah

#### PRIORITY FOR TORAH SCHOLARS IN Rescue Efforts during the Holocaust

- 1 During the Holocaust, when rescue options were few, the laws of priority in saving lives were no longer academic. They were put into practice in several ways, the most famous being the rescue of hasidic rebbes and the operation that got students of Lithuanian yeshivas out of Europe to Shanghai. The rescue
- 5 of rebbes, in which their special status in hasidism was also a factor, is discussed in chapter 2. Here we will discuss the rescue of the yeshiva students and their rabbis. One of the biggest—perhaps the biggest—of the rescue operations in the early days of the war, it took thousands of refugees out of Europe to the Far East, and from there to Eretz Israel and the United States. In this case, the
- 10 people involved wanted to apply the laws of priority in saving lives. How was this manifested and were the laws indeed applied? We have several documents that enable us to conduct a rare historical and halachic discussion. Some of them concern the rescue workers' ideology; others are practical instructions or activity reports.
- 15 The Vaad Hatzala, the organization behind this rescue project, was established at the urging of Rabbi Chaim Ozer Grodzinski of Vilna.<sup>81</sup> Rabbi Grodzinski was considered the leading tabbi of his time, and his rulings were sought and accepted throughout the Diaspora. In the 1920s he had founded the Vaad ha-Yeshivot ("committee for the yeshivas") and he coordinated the
- 20 financial burden of the yeshivas in Poland and Lithuania between the world wars. He died in Vilna in 1940.<sup>62</sup> The Vaad Hatzala was founded to alleviate the distress of the Polish yeshivas that had fled the Russians and relocated (along with refugees from German-occupied central Poland) to Vilna in independent Lithuania. The Vaad's principles with respect to its rescue efforts were stated at
- 25 its founding conference in New York on November 13, 1939:

In the olden days of the destruction of the Temple, Rabbi Johanan beo Zakkai pleaded for the great Academy of Yavneh and her scholars because he believed that the Torah was the Jewish citadel. In the tragedy that has befallen our people at the present day when complete destruction threatens the very

**30** life of the Jewish people, it should be our sacred duty to save our Yavnehs of today—the Holy Yeshivoth—in which the only salvation of Judaism and Jewish life fies.<sup>83</sup>

#### תלמוד בבלי מסכת הוריות דף יג עמוד א

מתני'. האיש קודם לאשה - להחיות ולהשב אבדה, והאשה קודמת לאיש -לכסות ולהוציא מבית השבי. בזמן ששניהם עומדים בקלקלה - האיש קודם לאשה.

#### תלמוד בבלי מסכת הוריות דף יג עמוד א

גמ'. ת"ר: היה הוא ואביו ורבו בשבי - הוא קודם לרבו, ורבו קודם לאביו, אמו קודמת לכולם. <u>חכם קודם למלך ישראל,</u> חכם שמת - אין לנו כיוצא בו, מלך ישראל שמת - כל ישראל ראוים למלכות. מלך קודם לכהן גדול, ... כהן גדול קודם לנביא..

מתני'. כהן קודם ללוי, לוי לישראל, ישראל לממזר, וממזר לנתין, ונתין לגר, וגר לעבד משוחרר. אימתיי: בזמן שכולם שוים, אבל אם היה ממזר תלמיד חכם וכהן גדול עם הארץ - ממזר תלמיד חכם קודם לכהן גדול עם הארץ.

סימן וי

דין המאבד עצמו לדעת כדי שיבא

לסבר ישראל.

- שאלה: ביום ו' מרחשון שנת תש״ב יומים לפני החורבן הנורא ן של גימו קובנה, שעה שלעינינו הובלו כעשרת אלפים איש, אנשים נשים ומף להכריעם למכח וכל אחד מיושכי הגימו ציפה לקץ המר עת שזרוע הרשע של הזדים הארורים תונף עליו באכוריות
- הכריתו מארץ ההיים, או בשעה מרופה זו בא אלי בעה״ב אחד 5 מנכבדי הטיר יגוט באנהתו ודמטתו על לחיו וברוב שיחו אמר לי כי נפשו היא בשאלתו, כי איככה יוכל לראות ברעה אשר ימצא את משפחתו, אשתו ובניו וכני בניו, שיתכן מאד שיומבחו לנגד עיניו כדי להגדיל את צערו ויסוריו. שהרי הרוצחים הגרמנים מנהגם היה
- להתענג על היסורים והצער של קרבנותיהם ולכן היו נוהגים להרוג 10 את הכנים לעיני אכותיהם ואת הנשים לעיני בעליהם ורק אחרי שהיו משביעים את זעפת המת הרצה שבתוכם שרתחה בקרכם ונפשם התענגה על זעכת המעונים והמומתים, רק אז היו שולחים יד בראשי המשפחה, ולכן מכיון שאין בכחו לעמוד בפני יסורי הנפשות האהובות
- 5/ והיקרות לו מכל יקר, ובלי ספק שלבו יתפלץ בקרבו ונפשו תצא ממנו בראותו זאת, לזאת שאלתו היא אם מותר לו לקרב את קצו ולשלוח יד בנפשו אשר לא כדת ובלבד שלא יראה בעיניו באבדן בני ביתו. ונוסף לזה הוא עצמו לא יומת כמיתה משונה תוך יסורים גדולים על ידי הרוצחים הארורים ימח שמם וגם יזכה לבוא לקבר ישראל בבית

20 הקברות שבנימו קובנה.

#### E) Suicide

ותשובה: ההורג את עצמו בשעה שדעתו מיושבת עליו דבר זה אסור הוא I מדאורייתא כדכתיב ואך את דמכם לנפשותיכם אדרוש, ועי׳ בב׳ר

פל״ד דקרא זה קאי לא רק על השופך דם עצמו אלא אף על החונק את עצמו אע״פ שאין יוצא ממנו דם.

זאת נראה לי שלפרסם ברבים כפסק הלכה שבנידון דידן מותר לו 5120 לאדם לאבד עצמו לדעת. בודאי אסור, כי בזה היינו נותנים יד לפושעים

הצוררים ימיש. כי כמה פעמים טענו כלפי היהודים על שאינם מאבדים עצמם, לדעת כמו שעשו יהודי ברלין, ודבר זה יש בו משום חילול השם, מפני שזה היה מראה כאילו אין ליהודים בטחון בחסדי ח׳ שיצילם מידיהם 0) הטמאות והארורות של הצוררים ימ״ש, וכל רצונם של הרוצחים היה להכניס בסרב היהודים אדרלמוסיא של יאוש כדי לעקור מלבם כל תקוה ותוחלת לישועת ה׳.

ראמנם יש לציין כאן בגאון כי לא היו בגיטו קובנה מקרי איבד ולדעת זולת שלושה אנשים שרוחם נפלה בקרבם, אבל יתר יושבי הגיטו האמינו

5) באמונה שלימה כי לא יטוש ה׳ את עמו ויאמר למשחית די, כולם האמינו בביאת המשיח ובכל יום חיכו לו שיבוא.

F) Self Sacrifice for the Good of Others

#### מסירות נפש ע״מ לרפא

1"be>>8.3 >>

שצלה:

### א. האם מותר לרופא למסור את גפשו כדי להציל ילדים מפחד

מסופר על הרופא היהודי איש החסד ה. גולדשמידט הי"ד (המכונה ינוש קורצ'ק) מנהל בית יתומים בורשה, כשבאו הנאצים להוביל את היתומום למות, נתקפו הילרים בפחד והצטופפו סביבו, והוא הרגיע אותם ויחר אתם נכנס לקרונות המות שהובילו אותם לכבשני אושבינצ'ים. לפי השמועה הציעו הנאצים לרופא 5 היהודי שיעזוב את הילדים והבטיהו לו חופש, אולם טירב והשיב: שהוא לא רוצה

לעזוב את ילדיו בשעת פחר זו והוא הולך עמם למקום שהם הולכים. ונספה יחד עם הילדים. הי״ד.

האם מותר לאדם על פי דין תורה להשרף כדי להציל ילדים מפחד בו האם בזתר כאום על פירן אותי ביאם לדיי סבנה בשעה שבין כך הם יהרגו ולא יעזור להם במאומה להצילם כי אם להרגיעם לפי (גומתר לצדיקים למסור נפשם למען חזק רוחם. ובפרט שיש בזה מסום קידוש הי

אן שעה.

וכמו כן יתכן שהיה מותר לרופא הילדים ה. גולדשמירט הי"ד. למסור נפשו לשריפה כדי לפרסם בעולם כולו שעדיין לא פסו אמונים מבני אדם. וישנם אנשים המוכנים ליהרג כדי לא להשאיר ילדים אומללים אחוזי פחד מות לבדם. בו בשעה שהעמלקים בעלי לב האבן היות טרף סמל האכוריות שופכים דם נקי על לא עול IS ככפם. ויש בזה משום קירוש ה׳.

#### ג) גדולי ישראל מסרו נפשם לבלתי שבור רוח אחיהם

בקובץ "אני מאמין" מסופר:

הרשות העליונה של הכנסיה בקשה להוציא מגיטו ורשא ג' רכנים ומשפחותיהם, ולהסתירם. ה"ה הנאונים ר' מנהם ומכא, ר' שמעון שסוקהמר ור' דוה כהנא שפירא. הם התכנסו ור' דוד אמר: אין בידינו לעזור לאנשים הנמצאים בגיטו, במאום, אולם עצם הרבר שהננו עמהם, שלא עזבנו אותם, יש בזה עידוד עבורט. דור׳ מנחם החליט: אין לנהל שום משא ומתן בענין זה. הסוף ידוע, ר׳ מנחם זעמבא 5

נהרג כגטו, ר׳ שמעון שטוקהמר נספה בטרבלינקה הי״ד ורק ר׳ דור ניצל. ע״כ. יש לראות בסיפור זה שעירור גובל בפקוח נפש ומותר היה לבדולי ישראל להפקיר חייהם למען העידור.

כי בין האנשים הרבים ודאי ימצאו אנשים ששבירת רוחם יביאם לירי סמנה

#### ימן אוּ™™ הצלה ממוות ע״י גרימת מותו של ׂילד

#### שאלה

#### J בובר השאלה אשר שמעה תסמר שערות ראש. והיא : בבונקר-G) Accidental Murder to Save Others - כמחכוא ישבה עדה שלמה של יהודים שהסתחרו מחמת המציק הצורר ימיש, כדי שלא ימצאו אותם הטמאים הארורים ימיש. ברור ל שאיז הרברים אמורים אלא ברודף לרצונו. משאיכ בנייד שהוא רודף לאונסו אין שאם היו מוצאים אותם היו מוציאים אותם להורג. -- ובעת שהרשעים כאן מצוה בדוקא להורגו אלא רשות. ונרדף בכה"ג שלא רצה להרוג את הרודף 5 הללו ערכו חיפושים למצוא את האומללים האלוי פרץ תינוק, שהיי בין ונהרג על ידו -- קרוש יאמר לוי, וקיים -ונקרשתי בתוך בני ישראלי. ולכן הנהבאים - בבכי - ולא הרי כל אסשרות להשתיקו. לוא הרי ושמע אלו (והיו מקרים כאלו במשפחתי הייד) שלא רצו להציל נפשם עיי החנקת ילד 5 מישראל, קדשו שם שמים. אבל זה שכן עשה, איצ להיות לבו נוקפו מכיוון שכדין קולו החוצה - היו נתפסים ומוצאים כולם להריגה. ונצמדה השאלה עשה בכדי להציל נפשות מישראל. והיטיב אשר דבר בזה אחד מגדולי המפרשים המותר לשים כר בפי התינוק כדי להשתיקו. -- במעשה זה היי חשש על הכתוב: מחמס אחיך יעקב תכסך בושה. (עובדיה א) באומרו: עשיו הוא צריך לסכנה שמא יחנק הילה. בינתים גבש אחד רשם את הכר בפיר של להתבייש על שהביא את יעקב לחמס, שרק בגללו היה צריך לעשות דברים אלו, 0) אותו תיגוק. והנה אתרי שעברו הרשעים הארורים נגשו להסיר את הכר וד׳ יקום נקמת דם צבדיו השמוד: רראו לתדהמתם שהילד נתנק. והשאלה היא, איפוא, אם היי מותר לשים את הכר בכדי להציל שאר האנשים, או אין היתר בוה, ותאדם שנשה ואת אם כי בשגבה, עליו לקבל על עצמו חשובה שיכומר לו NOT:

H) Intentional Murder (euthanasia) To Save Others From Suffering

In September 1942 a 22 year old Jewish senior medical student, Adina Blady Szwajger, gave lethal doses of morphine to several elderly patients and about fifteen infants and children in order to spare them ignominious, certain death at the hands of the Nazis. While she could hear screaming downstairs as the German and Lithuanian guards were taking the sick from the wards to the trucks, the older children were told that the medicine would make their pain go away. They quickly fell asleep, but since Doctor Szwajger had to flee, it's uncertain whether all of the patients died as a result of the morphine.

Dr. Swajger escaped the ghetto and joined the Polish Jewish resistance. In order to prevent detection because of the noise of infant cries, she had to perform several abortions. Another time, she put to death a girl who had gone berserk and was running in the street, again, in order to save the lives of others. The doctor survived the war and for forty years continued her work as a pediatrician, but because of her previous actions always felt unworthy to be a doctor. Tortured by her secret, she delayed publishing her memoirs until forty-five years later. Dr. Swajger died of cancer in Lodz in 1993.

(from Dr. Michael Nevins, Moral Dilemmas Faced by Jewish Doctors During the Holocaust)

ודנה קרה המקרה שיהודי אחד נתן לאחד מעובדי הכפיה אבן טובה כדי שימכרנה לגוי בהיותו מחוץ לחומת הניטו, ועובד כפיה זה ברצותו להתחמק ממקום עבודתו כדי לבוא בטגע עם גויים שיקנו ממנו את האבן הזאת, נאלץ היה להוריד מעל שרוולו את

> 5 ויהי בלכתו על הטדרכה הכירוהו הגרמנים שהוא יהודי ויטיתוהו טיתת יריה כעונש על עכרו את פקודתם האוסרת על יהודים לצאת טהוץ לגימו ועל החמא האחרון כי הכביד שהעיז ללכת על תפדרכה המיועדת רק לבני עליה הגרמנים ומרעיהם הגויים שעלו תשעכב הצירם לישראל וכמאמרם ז"ל, כל המיצר לישראל געשה עם ראש.

ידודי הגישו קברו את הקדוש הזה עם בגדיו כדינו של הרוג, ורק אחר כך נודע הדבר על האכן השובה שהיתה תפורה בתוך בגדיו, ומכיון שבעל האכן תבע את שלו באמרו כי אל האכן הזאת נשא את נפשו ואת נפש בני ביתו הנוועים מרעב, נשאלתי אם 5/ מותר לפתוח את קבר ההרוג, לחוציא מתוך בגדיו את האכן הזאת

- רק שהם לפומח את קבר ההותג, לחוציא סהון בגריו את האבן הואת ולמסרה לבעליה למען יוכל להחיות בה את נפש עולליו הצועקים לאביהם ללהם.
- אז בזמן ההוא בא אלי אחד מידידי הנכבד ר׳ אפרים מרדכי יפה הי״ד ושאל אותי את השאלה דלהלן: היות שבבית אחד מת יהודי בלילה וזמן הלויה נקבע למחרת היום, ועד זמן הלויה נשאר המת מומל בחדר, והיות שאתו בחדר גרו עוד אנשים שמומל היה עליהם להתיצב מדי
- 5 יום־ביוסו לעבודת הכפיה ועליהם להשכים בפרם יאיר היום ולהכין את עצמם בכדי שיהיו מוכנים להמצא במקום עבודתם בשעה הנועדת להם על ידי הגרמנים, כי אחרת נשקף להם עונש חמור מידם, לכן הוא שואל אם מותר להם לאכול לאהר קומם משנתם באותו החדר שהמת מומל שם, כי בגלל הקור הגדול השורר בחוץ אי אפשר להם בשום מומל שם, כי בגלל הקור הגדול השורר בחוץ אי אפשר להם בשום
- (0) אופן לצאת החוצה ולאכול את ארוחתם בחוץ, כמו כן אי אפשר להם ללכת לעבודהם מבלי שיאכלו את ארוחתם הדלה מפאת היותם חלושים ותשושים מעבודת הכפיה המפרכת את הגוף והמכלח את הנפש גם יחד.

#### 3) Issues After Death

#### A) Exhumation and Nivul Hamet

את האבן בודאי שמסר לו את האבן בודאי ואם כן בנידון דידן שהדבר נוגע לאחרים, לאיש שמסר לו את האבן בודאי לכאורה יש להתיר לפתוח את קברו של ההרוג. דתאיש בעל האבן יכול לומר אנא אבנא יקירא יהבת ליה לינוול ולינוול. כדאמרינן בגמרא.

ונוסף לשני סניפי ההיתר הללו. יש לצרף סניף שלישי להיתר זה, רתנה לפי דברי החכמת אדם שהבאנו לעיל שכתב: "דכשיש דבר בעיר מותר לפתוח הקבר לחפש על המתים שמא יש מהם שבלע בגד והוא סכנה או ידיו אין פשוטות דכל דבר שהוא משום פקוח נפש יכול לעשות למת", אם כן בנידון דידן לפי זה בודאי שיש להתיר לפתח את הקבר, כי אין לך פיקוח נפש גדול מזה. במה שבעל האבן יוכל עם האבן הזאת להחיות את נפשות נפש גדול מזה. במה שבעל האבן יוכל עם האבן הזאת להחיות את נפשות ואין הרעבים ללחם העטופים בזלעפות רעב בעת צרה ומצוקה כזאת, ואין להם במה להשיב את נפשם. לזאת בודאי שיש להתיר לפתח את הקבר ולהוציא מבגדי המת האבן הזאת למען תהא להם למחיה ולמשיב נפש.

#### B) Eating in Front of a Met

ולכן נראה דבנידון שאלתנו שאי אפשר לאומללים הללו לאכול את ארוחתם הדלה אלא בחדר זה שהמת מוטל שם, בודאי שכדאי הוא החכמת אדם לסמוך עליו שרק בעשיית מצוה בפני המת יש משום לועג לרש מה שאין כן באכילה, ולהיתר זה יש לצרף גם את דעתו של הגאון בעל ערוך השולחן דס"ל באכילה, ולהיתר זה יש לצרף גם את דעתו של הגאון בעל ערוך השולחן דס"ל דבאתר לא שייך משום לועג לרש, לכן הוריתי לידידי הנכבד ר' מרדבי יפת הי"ד שאם אין באפשרוהם של האומללים הללו לעשות מחיצה בינם לבין המת הי"ד שאם אין באפשרוהם של האומללים הללו לעשות מחיצה בינם לבין המת שמותר להם לאכול בפניו, כי אחרת את נפשם התשושה והחלושה הם קובעים, ואם לא יסעדו את לבם ויחיו את נפשם הרעבה אזי נפשם ח"ו לשאול תגיע זהם יספו בטרם בוא עתם וזמנם.

> "Show me the manner in which a nation cares for its dead and I will measure with mathematical exactness the tender mercies of its people, their respect for the laws of the land and their loyalty to high ideals." (William Gladstone 1879)

C) Pruducts Made from the Remains of the Kedoshim

שו"ת פסקי עוזיאל סימן לז בורית שעשו צוררי ישראל מעצמות קדושים (א) אפר השרופים

שאלה זאת עמדה לפני אם מותר לכהן להעלות אפרם של הקדושים לקברם בא"י, והעליתי להלכה: אפרו של מת שנתפזר טהור ואינו מטמא באהל ולא במגע לדברי הכל (מעמק הבכא להרב הגאון אפרתי י"א ד' קכ"ד) ועתה הנני



שב לעיין בהלכה זאת לאור דברי הרב הגאון השואל יצ"ו.

למסקנא דדינא בהא סלקינן ובהא נחתינן, דבורית זה שנעשה מעצמות ובשר הקדושים שנשרפו ומתו, ואחרי מותם שלחו הנאצים הטמאים את ידם האכזרית והפראית לנצל את חלליהם ולעשות מהם



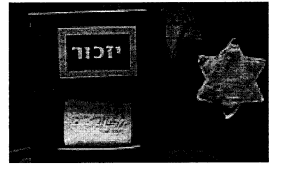
בורית - <u>הואיל וגופים אלה נשרפו ונהיו לעפר דק הרי זה כדין אפר</u> השרופים או בשר המת שנפרך ונעשה כקמח והוא טהור ואינו מטמא באהל ולא במגע ובמשא.

(ב) מצות קבורה

במקום אחר כתבתי <u>שאין</u> <u>לקבור ב</u>קברי ישראל <u>אפרם של</u>

אנשים ונשים כאלה ששורפים את גופן עפ"י צואתם ואוספים את אפרם לקבורה (עיין לעיל (משפ"ע) סי' קי"א) וזה מפני שעושי אלה הם רשעים גמורים שכופרים בשכר ועונש שבעולם הנשמות ובתחית המתים, ואלה לא יבואו בקהל ישראל בבית הקברות של ישראל, ואין ישראל מתעסקים קבורתו באיזה מקום שהוא, אבל אפרם של קדושי עליון שנהרגו על

קדושת השם, הוא עפר קדוש שצריך גניזה ומצוה לקברם בקברות ישראל ויהיה אפרם מזכרת עון לאלה הרשעים אשר הזידו לעשות תועבה זאת, וזכרון כפרה לכל ישראל כאפר אילו של עקדת יצחק, כאמור: כי דם עבדיו יקום ונקם ישיב לצריו וכפר אדמתו עמו. והנלע"ד כתבתי (שם סימן קט"ז).



#### שו"ת לב אריה חלק א סימן לו

- אדם אחד שהוא כהן קיבל ממדינת אשכנז ספרי חול אשר נודע כי הכריכה שלהם נעשתה מעור אדם מאותם האנשים שנשמדו במחנות ההשמדה רח"ל, והשאלה היא: א. האם מותר לו להחזיקם בביתו משום איסור טומאה דמת מטמא באוהל. ב. אם מותר לו למכור את הספרים דהא מת אסור בהנאה. ג. אם יש עליו חיוב קבורה דהא עור אדם הוא וחייב בקבורה.
- ולכאורה יש לדון בזה אם העור של האדם הוה כבשר ושייך עליו כל הני דינים דאסורא משום הנאה וטומאת אהל S כבשר, או דשאני עור מבשר ולא שייך הני איסורא לגבי עור. ..

ולפי כל זה בנידון דידן גבי הספרים דכריכתן הוא מעור אדם וכפי שביארנו הרי זה אסור בהנאה, לפיכך אסור למוכרן, וגם אם רוצה למכור הספרים לעכו"ם ולהפחית את דמי הכריכה שלהם, לכאורה נמי אסור משום דשמא ימכור אותם העכו"ם לישראל, ועיין ביור"ד סימן פ"ו גבי הא דאין מוכרין לעכו"ם ביצת טריפה שמא ימכור לישראל,

סן וכן בסימן ש"ו לענין בגד שאבד בו כלאים דפסק שאין מוכרין לעכו"ם דשמא יחזור העכו"ם וימכרם לישראל, ואפשר דיש לומר כיון דרוב לוקחים הוי עכו"ם אין החשש דשמא יחזור וימכור לישראל וממילא מותר למוכרם בפחות דמי הכריכה. ..

#### D) Burial of Ashes and the Luz Bone

שו"ת הר צבי יו"ד סימן רעה

L'Chaim

May 2, 1997

ע"ד קבורת אפר הקדושים ממחנות ההשמדה על אודת שנשאלתי אם יש חיוב ומצוה לקבור אפר / הקדושים המושלכים כדומן על פני האדמה במחנות ההשמדה של הגמנים ימ"ש. נ"ל פשוט וברור דודאי איכא מצוה וחיוב בכך. ומה שמצינו דאפר נשרפים שאני מכשהגוף קיים, הוא לענין שלא מטמא ומותר לכהנים להטמאות להם. עיין באהלות אבל צריכים שפיר קבורה מכמה 5 טעמים, ראשית מפאת זה שאסורים בהנאה דכל הנקברים שנשרפו אסורין בהנאה, כדאיתא בסוף תמורה. ועיין שם בתפא"י על המשניות (אות כד) שכותב דתנא ושייר מת שצריך קבורה.

ועיינתי בגוף דברי שו"ת יעב"ץ (ח"ב סימן קסט) וראיתי שמזכיר בשם ספר לחה"פ שכותב גם סברא דמה"ט אפשר השרופים הקדושים צריכין קבורה בשביל העצם שלא נשרף, גם אין הכהן רשאי ליטמא לאותו אפר משום אותו עצם אם לא במקום מצוה דמותר הכהן לטמא להעפר בשביל העצם. והיינו סן משום עצם לוז, ע"ש. וטעמא דמסתבר הוא להצריך גם משום כך לקבור אפר הקדושים, ומ"ש היעב"ץ 🚺 שם לדחות זה יש לתרץ, ובפרט בנוגע לזה שיצטרכו משום כך קבורה ולא בנוגע לטומאת כהנים, ומוכח ביעב"ץ שם שבנוגע לההוכחה להצרכת הקבורה אינו חולק בכלל ע"ז, עיי"ש.

ועוד זאת, יש מצוה בקבורת אפר הנשרפים משום כבוד החיים וגם משום כבוד המתים, ואי משום בזיוני ואי משום כפרה: וזכר לדבר שגם על אפר המת חל ענין דין שמים וכפרה. ומצינו בגיטין (דף נו ע"א) גבי טיטוס דא"ל דדיניה במאי דפסיק אנפשיה, כל יומא מכנשי ליה לקיטמיה ודייני ליה וקלו ליה ומבדרו גמבדרו ליה ומבדרו סיי אשב ימא, ע"ש. ויש עוד להאריך הרבה בהוכחת הדברים דאפר הקדושים טעונים קבורה, אבל קשה לי כעת לבוא עוד על כך באריכות.

#### Divrei Shalom

והנה לנתר דברי הישביץ דלכתורה בתונינו שמשנו והרבה רתו שהקדושים אשר נשרטו בומנינו באוישוויטן על ידי הרשנים ד׳ ינקוס דמס ונשרטו לשפר ואם נאמר דבעום הנו לא שלע כאש ונשחרו תכל הקרושים העלוניה הללי הנקרה נסכה בוודהי היו שומשים 5 מה ואם ואמר הייו בקרושים האנו ששוע באש בכל נופס לא יהיה כתחים אננם נתראת תחים נאותו בנוף שסבל נער בתיחה ונאתר י ה"ו פנים הדפות לנופם אולם הדבר כמו שמלינו ברמבין פי ברחשיתי

ואיכ סרט דברי טיפניץ שכתב שוריך עיכ לישאר זה השנה הותרא

נפנה כי נוני זהת הוי פנים הדפות וחין זכ בנוף פסבל לער המיתה 10 וחייכ איחו הדושים שנשרעו האשר שנכם נשלר וקמי שמיל גליל הנה אותערצו בפרים ומכל עער יכיה ההחיה אותו אדם שסכל הלער מטוה כולי שנו.

There does not need to be a visible remains of luz for techiyat hameitim to take place, as suggested by R' Emden.

שו"ת ציץ אליעזר חלק יא סימן טו ד"ה ואמנם כן ואמנם כן, הכותל המערבי הוא הלוז שנשאר קיים ועומד מהגוף הקדוש הזה בית מקדשנו ותפארתנו, ואליו כל הפיות פונות, ומשם יגלה וירקם מחדש מקדש - האש העתיד שיגלה ויופיע ממרום באורות עולמים, ודרך שם יעלו ויבואו ויגיעו גאולתנו ופדות נפשינו השלימים שאין אתריהם שיעבוד,

> R' Arye Kaplan, Encounters "When bones rise again"

The Midrash (Koheles Rabba) describes the following interaction: "Hadrian once asked Rabbi Yehoshua ben Chananya, 'From what will G-d resurrect man in the future world?" Rabbi Yehoshua replied, 'From the luz bone in the spine.' Once G-d has softened this bone with the Dew of Resurrection, it will become as yeast is to the dough, and from it the body will be built. The same body that decomposed will be reconstructed.

At the time of the Resurrection of the Dead, the luz bone will be "soaked" in the tal hat chipa-the dew of resurrection-and the body will grow from it. (Sadly, there is proof that not even fire can destroy the luz bone, for eyewitnesses saw these bones in the Nazi crematoriums even after the rest of the bodies of the holy martyrs had been consumed and turned to ash.)

Nevertheless, it is difficult for us to place in the most literal sense.

Enter cloning. From one microscopic molecule, soaked in a special "soup," an entire sheep grows. Its DNA serves as the prototype for the development of the entire being.

Perhaps the development of cloning at this specific moment in time, is another clear indication of just how close we are to the times of Moshiach and the Resurrection of the Dead. For technology and science are affording us the opportunity to visualize that which, until now, has been a abstract belief

128

#### Encounters

with it, the earth will bring those long dead to birth (Isniah 26:19) again.

The Zohar combines both of these traditions. The Luz, onc for each person, will be placed in the dew of resurrection, and it will grow into the body of that particular person.

Finally, both the Mishnah and the Talmud suggest that good people will receive Divine inspiration to bring the dead back to life (South 9:15: Pesachim 68a).

These allusions to the mechanics of the resurrection can, be understood scientifically. G-d will reveal the genetic code required for duplication to a Divinely inspired group of peoples, who will place the Luz containing the RNA into the "dew of resurrection," a nutrient fluid. Under the right conditions, an exact duplicate of any human body could be grown.

The final stage of the process will be completed by G-d when He restores the soul to the body. This will be the true miracle of Resurrection.

When we examine our traditions carefully, the concept of resurrection is not as farfetched as it seems. The world of the resurrection will be a world where death is not only conquered, but where death can be reversed; it will be a world very different from the one we know now. It is the world our traditions speak of: the world of the Messianic Era, the world of our final hopes.

15