# U'Netaneh Tokef: Understanding the Martyrological, Midrashic and Talmudic Roots

Rabbi Kenneth Brander
Tuesday, July 13
12:30 – 2 pm

# Manhattan Beit Midrash Community Program





### Rabbi Kenneth Brander

Rabbi Kenneth Brander is the inaugural Dean of Yeshiva University Center for the Jewish Future (CJF). Rabbi Brander is also the Rabbi Emeritus of the Boca Raton Synagogue, founding dean of the Boca Raton Community Kollel, and founder of the Weinbaum Yeshiva High School of Broward and Palm Beach Counties. He is a 1984 alumnus of Yeshiva College and received his ordination from the Rabbi Isaac Elchanan Theological Seminary in 1986. During that time he served as the student assistant to the esteemed Rabbi Joseph B. Soloveitchik. He received special ordination from Machon Puah, a center of medical ethics in Israel, in 1999 and from the Chief Rabbi, Mordechai Eliyahu, in the field of medical ethics—infertility, gynecology, and *halakhah*. He is currently a PhD candidate in general philosophy at Florida Atlantic University (FAU).

Rabbi Brander has authored many articles in various scholarly journals and also co-edited *The Yeshiva University Haggadah*. He is married to Rachel Tambor Brander. They are blessed with five children.

### The Manhattan Women's Summer Beit Midrash

Sponsored by Yeshiva University's Center for the Jewish Future and Lincoln Square Synagogue, this 4 week program combines dynamic Torah study with community outreach. The Beit Midrash is comprised of 10 full time learning Fellows who learn in text-intensive sessions and lectures focusing on Halakha, Gemara and Tanach. The community from the surrounding area of the Synagogue and the metropolitan area are welcome to join the Fellows in their full-time study as well as take advantage of special community programming such as, evening lectures, afternoon programs for elementary school students and lunch and learn sessions for women in the community. This year's Beit Midrash dates are July 6 - 29. Please contact Sarah Emerson Helfand for more information at semerson@yu.edu.

### Yeshiva University's Center for the Jewish Future:

Our mission is to shape, enrich and inspire the contemporary Jewish community with the resources of Yeshiva University in the following three ways: infusing the student body with a spirit of leadership and sense of Klal Yisrael; building, cultivating, and supporting communities and their lay and rabbinic leaders; and creating a global movement that promotes the values of Yeshiva University.

### Source #1 Biblical Sources

### A. Habakuk 1:7

ז אַיִם וַנוֹרָאַ הָוּא מִמֶּנוּ מִשְׁפַּטוֹ וּשְּׁאֵתוֹ יֵצֵאּ

They are terrible and dreadful; their law and their majesty proceed from themselves

### B. Bamidbar 24:7

ו יול־מַיִם מְדַּלֹיָו ווַרְעוֹ בְּמֵיִם רָבִים וְיַרָם מֵאַנג' מַלֹבוֹ וְתַנְשֵּׁא מַלְכְתוֹי

Water shall flow from his branches, and his seed shall be in many waters; and his king shall be higher than Agag, and his kingdom shall be exalted.

### C. Yeshayahu 16:5

ה והוכן בַּחֶסֶד בּשָׁא וִישָׁב עַלִיו בָאָמַת בְּאָהֶל דְּוָד שׁבֵּט וְדֹרֵשׁ מִשְׁבָּט וּמְהָר צֵדְק:

And a throne is established through mercy, and there sitteth thereon in truth, in the tent of David, one that judgeth, and seeketh justice, and is ready in righteousness.

### D. Avot 4:22

כב הוא הָיָה אוֹמֵר, הַיִּלּוֹדִים לָמוֹת, וְהַמֶּתִים לְהַחִיוֹת, וְהַחַיִּים לְדּוֹן. לֵידַע לְהוֹדִיעַ וּלְהְנָדַע שהוא כל, הוא הַיוֹצר, הוא הַבּוֹרָא, הוא הַפַּבִין, הוא הַדִּין, הוא עד,

### E. Ta'anit 2:4

ד עַל הָרִאשוֹנָה הוּא אוֹמֵר, מִי שֶּעָנָה אֶת אַבְרָהָם בְּחַר הַפּוֹרִיָּה, הוּא יַעַנֶּה אֶתְכֶם וְיִשְּׁמַע בְּקוֹל צַעֲקַתְּכֶם חִיּוֹם חַזֶּה, בָּרוּךְ אֵתָּה ח' גּוֹאֵל יִשְּׁרָאֵל. עַל חַשְּׁנִיָּה הוּא אוֹמֵר, מִי שֶּעָנָה אֶת אֲבוֹתֵינוּ עַל יַם סוּף, הוּא יַעָנֶה אֶתְכֶם וְיִשְּׁמַע קוֹל צַעֲקַתְכֶם הַיּוֹם הַזֶּה, בַּרוּךְ אִתְּה ח' זוֹכֵר הנשכּחוֹת.

To the first he (the reader) shall say additionally: "May He who answered Abraham on Mount Moriah answer you, and listen to your (prayer and) cry on this day. Blessed art thou, O Lord, Redeemer of Israel!" To the second he shall say: "May He who answered our ancestors on the Red Sea answer you, and listen favorably unto your cry this day. Blessed art thou, O Lord, who rememberest all things forgotten (by man)!"

### F. Sifri Devarim 307

כשאדם נפטר מן העולם באים כל מעשיו ונפרטים לפניו ואומרים לו כך וכך עשית ביום פלוני וכך וכך עשית ביום פלוני אתה מאמין בדברים הללו והוא אומר הן אומרים לו חתום שנאמר +איוב לז ז+ ביד כל אדם יחתום לדעת כל אנשי מעשהו. צדיק וישר הוא, והוא מצדיק את הדין ואומר יפה נידנתי וכן הוא אומר +תהלים נא ו+ למען תצדק בדבריך.

### G. Tehilim 103:15

טו אָנוֹשׁ כָּחַצִיר יָמֵיו כְּצִיץ השֹּדָה כַּן יִצִיץ:

As for man, his days are as grass; as a flower of the field, so he flourisheth.

H. Tehilim 144:4

ד אָדָם לַהְבָל דְמָה ׳ִמִיו כְּצֵל עוֹבֵר:

Man is like unto a breath; his days are as a shadow that passeth away.

J. Brachot 33a

כך, <u>אני שהייתי עומד לפני מלך מלכי המלכים הקדוש ברוך הוא שהוא חי וקיים לעד</u> ולעולמי עולמים - על אחת כמה וכמה!

### Source #2 Ohr Zarua vol 2: Laws of Rosh Hashana

R. Yitzchak ben R. Moshe of Vienna was born ca. 1180, and died ca. 1250. He was a student of Ra'avyah and other Tosafists in Ashkenaz, and was the teacher of Maharam of Rothenburg and other Tosafists. He is best known for his Or Zarua, one of the most important halachic compendia containing the decisions of Ashkenazic rishonim. This work is arranged according to the order of the Talmudic tractates (the breakdown of the work into simanim is a printer's innovation, and is somewhat arbitrary). The halachic decisions of the Or Zarua are cited frequently by later authorities, primarily by the Mordechai and the Hagahot Asheri, and are often cited by the Beit Yosef and other posekim.

מצאתי מכתב ידו של ה"ר אפרים מבונא בר יעקב who lived 150 yrs after the story. <u>שר'</u> אמנון ממגנצא יסד ונתנה תוקף על מקרה הרע שאירע לו וז"ל

מעשה בר' אמנון ממגנצא שהיה גדול הדור ועשיר ומיוחס ויפה תואר ויפה מראה והחלו השרים וההגמון לבקש ממנו שיהפך לדתם וימאן לשמוע להם ויהי כדברם אליו יום יום ולא שמע להם ויפצר בו ההגמון ויהי כהיום בהחזיקם עליו ויאמר חפץ אני להועץ ולחשוב על הדבר עד שלשה ימים וכדי לדחותם מעליו אמר כן ויהי אך יצוא יצא מאת פני ההגמון שם הדבר ללבו על אשר ככה יצא מפיו לשון ספק שהיה צריך שום עצה ומחשבה לכפור באלקים חיים ויבוא אל ביתו ולא אבה לאכול ולשתות ונחלה ויבואו כל קרוביו ואוהביו לנחמו וימאן להתנחם כי אמר ארד אל ניבי אבל שאולה ויבד ויתעצב אל לבו ויהי ביום השלישי בהיותו כואב ודואג וישלח ההגמון אחריו ויאמר לא אלך ויוסף עוד הצר שלוח שרים רבים ונכבדים מאלה וימאן ללכת אליו ויאמר ההגמון מהרו את אמנון להביאו בעל כרחו וימהרו ויביאו אותו ויאמר לו מה זאת אמנון למה לא באת אלי למועד אשר יעדת לי להועץ ולהשיב לי דבר ולעשות את בקשתי ויען ויאמר אמנון אני את משפטי אחרוץ כי הלשון אשר דבר ותכזב לך דינה לחתכה כי חפץ היה ר' אמנון לקדש את ה' על אשר דבר ככה ויען ההגמון ויאמר לא כי הלשון לא אחתוך כי היטב דברה אלא הרגלים אשר לא באו למועד אשר דברת אלי אקצץ ואת יתר הגוף איסר ויצו הצורר ויקצצו את פרקי אצבעות ידיו ורגליו ועל כל פרק ופרק היו שואלין לו התחפוץ עוד אמנון להפך לאמונתנו ויאמר לא ויהי ככלותם לקצץ צוה הרשע להשכיב את ר' אמנון במגן אחד וכל פרקי אצבעותיו בצידו וישלחהו לביתו הכי נקרא שמו ר' אמנון כי האמין באל חי וסבל על אמונתו יסורין קשין מאהבה רק על הדבר שיצא מפיו. אחר הדברים האלו קרב מועד והגיע ר"ה בקש מקרוביו לשאת אותו לבית הכנסת עם כל פרקי אצבעותיו המלוחים ולהשכיבו אצל ש"צ. ויעשו כן ויהי כאשר הגיע ש"צ לומר הקדושה וחיות אשר הנה א"ל ר' אמנון אמתן מעט ואקדש את השם הגדול ויען בקול רם ובכן לך תעלה קדושה כלומר שקדשתי את שמך על מלכותך ויחודך ואח"כ אמר ונתנה תוקף קדושת היום ואמר אמת כי אתה דיין ומוכיח כדי להצדיק עליו את הדין שיעלו לפניו אותן פרקי ידיו ורגליו וכן כל הענין והזכיר וחותם יד כל אדם בו ותפקוד נפש כל חי שכך נגזר עליו בר"ה. וכשגמר כל הסילוס נסתלק ונעלם מן העולם לעין כל ואיננו כי לקח אותו אלקים ועליו נאמר מה רב טובך אשר צפנת ליראיך וגו'. אחר הדברים והאמת אשר הועלה ר' אמנון ונתבקש בישיבה של מעלה ביום השלישי לטהרתו נראה במראות הלילה לרבנא קלונימוס בן רבנא משולם בן רבנא קלונימוס בן רבנא משה בן רבנא קלונימוס ולימד לו את הפיוט ההוא ונתנה תוקף קדושת היום ויצו עליו לשלוח אותו בכל התפוצות הגולה להיות לו עד וזכרון ויעש הגאון כן:

השיב מו' רבי' שמחה זצ"ל על אחד שלא רצה ליתן המס עם הקהל מפני שמחלו לו ההגמון. וזה לשונו: הדבר ידוע כל מי שדר בעיר ונושא ונותן כולם שותפין על כולם מוטלת מנת המלך ומנת ההגמון ואפי' פדרכת מסייע מתא ואחרי שהם שותפים הבא להציל מעצמו הציל לאמצע אפי' הציל בגופו כ"ש בדבריו לא בלבד שפטרו ההגמון או המלך שלא לתת אלא אפילו נתן והחזיר לו ההגמון סבורני שהציל לאמצע דאמרי' בהגוזל בתרא שיירה שיצאה למדבר ועמד עליה גייס וטרפה ועמד אחד מהם והציל הציל לאמצע ואם אמר לעצמי אני מציל הציל לעצמו מדקאמר וטרפה משמע שהציל מה שלקחו כבר ומוקי לה רמי בר חמא בשותף אמר מיפלג פלג לא אמר לא פלג והכא אפי' אמר לא פלג דכל זמן שהם בעיר שותפות לעולם קיימת. ותו אמירה דגמ' דידן מפורש בתוספתא דבבא מציעא דהתם עיקרו והכי מיתניא התם שיירא שהיתה במדבר ונפל עליה גייס ועמד אחד והציל הציל לאמצע ואם התנה עליהם בבית דין מה שהציל הציל לעצמו אלמ' לא נחלקה השותפות באמירה בעלמא וכל מה שאחד מציל בשליחות כל השותפין מציל. וכן כתב רבינו שלמה זצ"ל בתשובות שאין שותפין חולקין אחד בלא חבירו אלא בפני שלשה ובתוך הזמן מעכב אחד על חבירו שלא לחלוק והיינו דקאמר כגון זה שותף חולק שלא מדעת חבירו אע"ג דבעלמא אינו רשאי לחלוק הכא ששם נפשו בכפו להציל שלא מדעת חבירו אפי' תוך הזמן והשיירא כל זמן שהם במדבר הוו בתוך הזמן. וסבורני והא דקאמר כגון זה דוקא בכי האי גוונא ששם נפשו בסכנה או שותף חולק שלא מדעת חבירו. אבל אחד מן הצבור שרצה לפרוש מן הצבור להתפשר בפני עצמו לאו כל כמיני' בלא דעת חבירו ואם פישר לעצמו והקיל ההגמון מעליו הכל לאמצע ועוד אי אית לן למיזל בתר אומדנא כל מה שמקיל לזה מכביד על אחרים וכן תנא בתוספתא שותפין שמחלו להם מוכסיו מה שמחלו מחלו לאמצע ואם אמרו בשביל פלוני מחלנו מה שמחלו מחלו לו. לפי משמעות לשון הברייתא דקתני מה שמחלו מחלו לאמצע למי היה להיות כי אם לאמצע וסבורני דהכי בעי למימר שביקש אחד מהן למחול לו מה שמחלו לאחד מהן מחלו לאמצע כאילו הי' שלוחם ואם אמרו בשביל פלוני מחלנו שמעצמם אמרו בלא פיוס שלא ביקש אחד מהן למחול מה שמחלו מחלו לו. מהתם משמע שאפי' במקום שאין אחרים מפסידים במחילתו של זה אפי' הכי מה שמחלו הוא לאמצע. וההיא דחזקת הבתים פדרכת מסיע מתא והני מילי באצילתיה מתא אבל אנדיסקי סייעתא דשמיא הוא פר"ח זצ"ל אנדיסקי אם נמצאו בני אדם שם שאינם מן בני המקום ואמרו לשלטון כי זה פדרכת מתא עני ונתרצה לו השלטון וכתב לו אנדיסקי שהניח לו מה שעליו אינו נותן לבני העיר כלום. מדקאמר אבל אנדיסקי סייעתא דשמיא ופר"ח זצ"ל נמצאו שם בני אדם שאינם מן בני המקום ולא קאמר שהוא הציל ונתחנן לפני השלטון ופייסו ש"מ אצילתיה בין הוא ובין אחר לעולם מסייע מתא דכולהו שותפי נינהו וכולהו שלוחי דאהדדי. ושמעתי שדודי רבי' קלונימוס זצ"ל קרוב למלכות היה מבני פלטין של המלך כשהיה המלך שואל מס מבני העיר היה מסייעם בפשרה הגונה ואחר כן היה מבקש מן המלך לנכות מן המס שליש או רביע מה שהיה מגיע לחלקו ליתן כי היה אומר למלך אני עובדך בהלוואות ובענינם הרבה אני רוצה שתתפשריני מן המס ודיני ליתן עמהם. אע"פ שהמלך היה מתרצה לו לנכות מן המס כפי חלקו היה חוזר ונותן עם הקהל. סבור הייתי שמדת רחמנות ומדת חסידות היתה. ואני רואה שמדת הדין הוא כי כל ישראל ערבים זה בזה לקבל עול גלותם ויזכו להשתתף עמהם בנחמתם ובגאולתם - שמחה בר שמואל זצ"ל: [שם] מתני' הגוזל את השדה ונטלוה מסיקין שגזלוה מן הגזלן אם מכת מדינה היא דאנסו אדעתא או דאחריני ודהאיך. אומר לו הרי שלך . לפניך ואם מחמת הגזלן חייב להעמיד לו שדה. אמרי היכי דמי אילימא דאנסינהו לכולהו ארעתא דגזלן ואנסוה נמי להא בהדייהו מריש' שמעת מינה אם מכת מדינה היא אומר לו הרי שלך לפניך הא לאו מכת מדינה היא חייב להעמיד לו שדה אחר. אמרי הכא במאי עסקי'

כגון דאנסוה ואמרי ליה אחוי לי ארעתא ואחוי נמי ההוא בהדייהו: [שם] ההוא גברא דאחוי אכריא דחיטי דבי ריש גלותא אתא לקמיה דרב נחמן חייביה רב נחמן לשלומי יתיב רב יוסף אחוריה דרב הונא בר חייא ויתיב רב הונא קמיה דרב נחמן א"ל רב הונא בר חייא לרב נחמן דינא או קנסא א"ל מתני' ידענא דתנן אם מחמת הגזלן חייב להעמיד לו שדה וקיימא לן דאחוי אחוויי פי' רש"י זצ"ל אחוי אחוויי שלא גזלה אלא שמע מאת המלך שמבקש לגזול שדות והראה לו זה טול קרקע של פלוני:

[דף קי"ז ע"א] רב הונא בר יהודה איקלע לבי אביוני אתא לקמיה דרבא אמר ליה כלום מעשה בא לידך אמר לי' ישראל שאנסוהו גוים והראה ממון חבירו וחייבתיו א"ל זיל אהדר עובדא למריה דתנן ישראל שאנסוהו גוים והראה ממון חבירו פטור ואם נשא ונתן ביד חייב. אמר רבא אם הראה מעצמו כמי שנטל ונתן ביד דמי. כתב רבינו יצחק אלפסי זצ"ל איכא מאן דאמר כי היכי דישראל שאנסוהו גוים והראה ממון חבירו פטור הכי נמי ישראל שאנסוהו גוים להביא ממון חבירו והביא פטור. ואנן לא סבירא לן הכי דכי מעיינת בה בשמעתין לא סלקא בהאי סברא כל עיקר דהא דתניא אם נשא ונתן ביד חייב במאי עסקי' אי באונס הא אמרת פטור ואי מעצמו מאי איריא נשא ונתן ביד אפי' הראשו' נמי חייב אלא לאו הכי קאמר ישראל שאנסוהו גוים והראה ממון חבירו פטור ודוקא הראה אבל נשא ונתן חייב ואע"ג דאנוס ל"ש דאנסוהו להראות והלך הוא והביא לא שנא דאנסוהו להביא והביא והכי נמי מסתברא דאמרי' ההוא גברא דאחוי אחמריה דרב פנחס בר רב חסדא ודרב אמי אמרי לי אינהו דרי ואמטי בהדן דרא אמטא בהדייהו אתא לקמיה דרב אשי פטריה אמרו ליה רבנן לרב אשי והא תנן אם נשא ונתן ביד חייב א"ל ה"מ היכא דלא אוקמינהו עלויה מעיקרא אבל היכא דאוקמינהו עלויה מיקלא קלייה אי אמרת בשלמא הא דתניא חייב אע"ג דאניס היינו דקא מקשו מינה רבנן לרב אשי אלא אי אמרת הא דתניא חייב בלא אניס אבל היכא דאניס פטור היכי קא מקשו רבנן לרב אשי והא ההוא גברא דפטריה רב אשי אנוס הוה ועוד אמאי קאמר להו רב אשי ה"מ היכא דלא אוקמינהו עלויה לימא להו ה"מ היכא דלא אניס אבל האי אנוס הוא אלא ש"מ אוקמינהו עלויה אע"ג דאנוס הוא חייב וכי תימא מאי שנא מראה מנושא ונותן ביד דהאי פטור והאי חייב ותרוייהו אניסי האי גרמא והאי בידים ומסתעייא נמי האי סברא מיהא דאותביה רב' אבוהו לרב אשי א"ל אנס הושיט לי פקיע עמיר זה או אשכול של ענבים זה והושיט לו חייב והא הכא אע"ג דקאי עלויה כי יהיב ליה בידיה ופריק הב"ע דקאי בתרי עברי נהרא דלא מצי שקל ליה ומשום הכי חייב אע"ג דאניס ליה לבתר הכי חייב ושמעת מינה דמאן דשקיל ליה לממונא דחבריה ואמטי ליה לגבי אנס בידיה חייב ואע"ג דאניס עכ"ל. וזה לשון פר"ח זצ"ל אמר רבא אם הראה מעצמו כמי שנטל ונתן ביד דמי וחייב. מצאנו בתלמוד ארץ ישראל בפ' החובל בסוף תני ישראל שאנסוהו גוים ונטלו ממנו ממון חבירו בפניו פטור נטל ונתן ביד להם חייב. אמר ר' יוסי הדא דאתמר כשאומר לו תן לנו ממון סתם אבל תן לנו ממון פלוני אפי' נטל ונתן ביד פטור. ורב אשי פטר לההוא דאנסוהו לאחוויי דאחוי אחמרא דדרי בהדייהו אמר כיון דאחווי אחווי מיקלא קלייה והא דרא בהדייהו בתר דקלייה לא מיחייב עליה כו' עד ההוא דאפקיד גבי חבריה כסא דכספא אתו עליה גנבי ושקיל לההוא כסא ויהביה להו אתא לקמי' דרבה פטריה א"ל אביי והא מציל עצמו בממון חבירו הוא אלא אמר רב אשי אי אינש אמיד הוא עליה דידיה אתו גנבי והאי מציל עצמו בממון חבירו וחייב ואי לא אדעתא דהאי כסא אתו עליה ופטור וקיי"ל כרב אשי. דייקי' מינה דאי אנסוהו גוים ואמרו לו תן לנו ממון פלוני ונשא ונתן פטור. עכ"ל:

<sup>\*\*</sup> Please treat this text with respect / Responsa Project Bar Ilan University \*\*

in Courland (1926). He translated into Yiddish Josephus' Jewish Wars (1914), Dubnow's History of the Jews (1909–10), and H.G. Wells' Outline of History (1930). During the Nazi occupation he was forced to select the books to be shipped to Germany. In the Vilna ghetto Kalmanovitch kept a diary in Hebrew. It is written in a spirit of resignation; he expresses the hope that, by carrying out the orders of the Nazis, some lives might be spared. With the liquidation of the Vilna ghetto in September 1943, he was deported to an extermination camp in Estonia where he died the following winter. His ghetto diary was published in an English translation in the YIVO Annual of Jewish Social Science, 8 (1951) and in a Yiddish translation in the YIVO Bleter, 35 (1951) and New Series, 3 (1997), 43–113.

BIBLIOGRAPHY: Rejzen, Leksikon, 3 (1929), 693–6; S. Kaczerginski, Khurbn Vilne (1947), 208–10: M. Dworzecki, Yerushalayim de-Lita in Kamfun Umkum (1948). ADD. BIBLIOGRAPHY: Y. Mark, in: Di Goldene Keyt, 93 (1977), 127–43.

[Elias Schulman / Gennady Estraikh (2nd ed.)]

KALMANOWITZ, ABRAHAM (1891-1964), rabbi and rosh yeshivah. Born in Delyatis, Belorussia, he received his education at the yeshivot of Zavahil, Eisiskes, Slobodka, and Telz, and was ordained by the rabbis Raphael Shapiro of Volozhin, Elijah Baruch Komai of Mir, Moses Mordecai \*Epstein of Slobodka, and Eliezer Rabinowitz of Minsk. At the unusually young age of 22, Kalmanowitz was chosen as the rabbi of Rakov (1913), where he later established an advanced yeshivah (1916). During the Bolshevik Revolution he aided Jews who had been arrested by the Bolsheviks and was consequently arrested and imprisoned in Minsk. Kalmanowitz served as a member of the Moezet Gedolei ha-Torah of \*Agudat Israel and was among the founders of the Va'ad ha-Yeshivot in Vilna. He assisted R. Hayyim Ozer \*Grodzinski in organizing the Ateret Zevi kolel in Vilna which later moved to Otwock. In 1926, Kalmanowitz was elected president of the Mir yeshivah. In 1929 he became the rabbi of Tiktin (Tykocin) and also established a yeshivah there.

After the outbreak of World War II, Kalmanowitz accompanied the Mir yeshivah to Vilna, where it sought refuge. In 1940 he succeeded in emigrating to the United States and there devoted himself to rescuing European rabbis, heads of yeshivot, and their students. Kalmanowitz arranged for the transfer of the Mir yeshivah to Kobe, Japan, and later Shanghai, where Kalmanowitz made himself responsible for its upkeep for the duration of the war. In 1945 he arranged for its transfer to the United States and Erez Israel, and in 1946 he reopened the Mir yeshivah in Brooklyn, New York, with the new arrivals serving as the nucleus. American-born youngsters were gradually attracted to the new school and it became a leading American yeshivah. Later, Kalmanowitz was active in the Ozar ha-Torah, which aided Jewish education in Morocco, Algeria, and Tunisia, bringing youngsters from these countries to the United States to study in a special division of the Mir yeshivah.

**BIBLIOGRAPHY:** O. Rand (ed.), *Toledot Anshei Shem* (1950), 117 f. [Aaron Rothkoff]

KALMS, SIR (Harold) STANLEY, BARON (1931- ), British businessman, communal leader, and figure in the Conservative Party. Born in London in 1931, Kalms was chairman of the Dixon Group from 1948 to 2002, which he developed from a single photographic shop into one of the biggest and best known of British high street retail chains, specializing in electronic equipment, especially televisions and stereos, computers, and household appliances. Dixons also owned a number of other well-known British retail chains in the same field, such as Currys and PCWorld. Within the Anglo-Jewish community Kalms became well known as the author of the "Kalms Report" of 1992, entitled A Time For Change, which recommended a sweeping reorganization of the financial bases of the mainstream United Synagogue. He was also the founder of the Stanley Kalms Foundation to encourage Orthodox Jewish education. In addition, Kalms was an influential figure in the administrative organization of the Conservative Party, serving from 2001 as the Party's treasurer. He was knighted in 1996 and received a life peerage in 2004.

[William D. Rubinstein (2nd ed.)]

KALNITSKY, GEORGE (1917– ), U.S. biochemist, born in Brooklyn, New York City. He worked at the University of Chicago and the U.S. Office of Scientific Research and Development before joining the University of Iowa College of Medicine (1946), where he became professor (1957). His main research field was bacterial and mammalian metabolism. He made major contributions to clarifying the intermediate steps in the citric acid (Krebs) cycle for generating energy from the oxidation of glucose. He also contributed to understanding the chemistry of enzyme action. He was active in Jewish communal affairs.

[Michael Denman (2nd ed.)]

KALONYMUS, one of the most eminent Jewish families in Germany which flourished from the 9<sup>th</sup> to the 13<sup>th</sup> century, especially in the cities near the Rhine. Among its members were numerous rabbis, preachers, poets, teachers, authors, moralists, and theologians, and most of the prominent communal leaders of this period came from its ranks. The origins of the family go back to eighth-century Italy, although the name Kalonymus appears in talmudic literature. The father of Onkelos, the great translator of the Bible, was, according to *Avodah Zarah* 11a, called Kalonymus, although other sources refer to him by a different name, e.g., Kolonikos (Git. 56b). While Kalonymus is the name of many medieval Jewish families, its appearance does not always indicate a connection with the family described here.

Two major events stand out in the family's history: the migration of the family from southern Italy to Germany in the ninth century, and their leadership of the Jews in Germany during the Crusades, especially during the massacres of 1096 (the year of the First Crusade) and the subsequent upheaval of the 12<sup>th</sup> and 13<sup>th</sup> centuries. The Kalonymus family tree, despite many attempts, has not been accurately described. The



family had many branches, with the same names frequently recurring in different cities and different generations, so that it is very easy to confuse them. The best and most complete tradition regarding the history of the family is given in a small polemical work written probably around 1220 by \*Eleazar b. Judah (b. Kalonymus) of Worms, the author of the Roke'ah. Eleazar's aim in his polemic was to prove that the version of the prayers recited by himself and his circle was the true one, as opposed to the various changes introduced by rabbis in France and England. He gave a list of his family and teachers in order to demonstrate the antiquity and reliability of his version, which was printed by Joseph \*Delmedigo in his Mazref le-Hokhmah. The list also appears in other manuscripts and has been discussed at length by many scholars, especially H. Gross and A. Neubauer. The Paris manuscript, no. 772, p. 60a, gives the following version:

"I, Eleazar ha-Katan, received the true version of the prayers from my father and teacher, Rabbi Judah, son of Rabbi Kalonymus, son of Moses, son of Rabbi Judah, son of Rabbi Kalonymus, son of Rabbi Moses, son of Rabbi Kalonymus, son of Judah.

"And I also received it from \*Judah he-Ḥasid, as he received it from his father, Rabbi \*Samuel he-Ḥasid, as he received it from Rabbi Eleazar he-Ḥaszan of Speyer; for when Rabbi Kalonymus died, his son Rabbi Samuel he-Ḥasid was only a boy, so he gave (transmitted) it to Rabbi Eleazar he-Ḥaszan of Speyer, and when he, Rabbi Samuel he-Ḥasid, grew up, he received [the secrets] from him, as was ordered by Rabbi Kalonymus the Elder.

"And Rabbi Kalonymus the Elder received [the tradition] from his father, Rabbi Isaac; and Rabbi Isaac received [it] from his father, Rabbi Eleazar the Great, son of Rabbi Isaac, son of Rabbi Joshua, son of Rabbi Abun, the Rabbi Abun who was the grandfather of Rabbi Simeon the Great, of Mainz.

"And Rabbi Eleazar the Great was a student of Rabbi Simeon the Great. For Rabbi Isaac, the father of Rabbi Simeon the Great, and Rabbi Joshua, the grandfather of Rabbi Eleazar the Great, were brothers. This is why Rabbi Simeon was like a father to him, for when Rabbi Isaac died his son Rabbi Eleazar the Great was just a small boy, and he grew up in his house and he taught him the Torah, And he was [with] Rabbi Gershom, Me'or ha-Golah.

"Rabbi Judah ha-Kohen also transmitted his [knowledge] to Rabbi Eleazar the Great. This was Rabbi Judah ha-Kohen who wrote the book of laws; he was the father of Rabbi Abraham ha-Kohen, and Rabbi Abraham ha-Kohen was the father of Rabbi Meir ha-Kohen, who was the father of Rabbi Eleazar ha-Kohen he-Ḥasid. Rabbi Eleazar ha-Kohen he-Ḥasid was the father of Rabbi Jacob ha-Kohen he-Ḥasid, the young one.

"They all received the secret of the true version of the prayers, teacher from his teacher, up to Abu Aaron, the son of Rabbi Samuel ha-Nasi, who came from Babylonia because of a misadventure, and had to wander from place to place [as a punishment], until he came to the country of Lombardy, to a city named Lucca, where he found Rabbi Moses [son of Kalonymus], who wrote the *piyyut, Eimat Norotekha*, and he [Abu Aaron] transmitted to him all his secrets. And he was Rabbi Moses, son of Kalonymus, son of Rabbi Judah. He was the first who left Lombardy, he and his sons, Rabbi Kalonymus and Rabbi

Jekuthiel, and his relation Rabbi Ithiel, and other important persons; for the king Charles brought them with him from the country of Lombardy, and settled them in Mainz, and there they multiplied and flourished very much; until God's fury hit all the holy communities in the year 1096. And then we were all lost, all perished, except very few who were left from our kinsmen. [Rabbi Kalonymus] the Elder who transmitted [the Torah] to Rabbi Eleazar he-Ḥazzan of Speyer, as we have written above, and Rabbi Eleazar he-Ḥazzan transmitted it to Rabbi Judah he-Ḥasid, and from him I, the small one, received the secrets of the prayers and other secrets."

This list is as close to a Kalonymus family tree as exists today, though many more members of the family are known from other sources (see below). It is evident that the family originally flourished in southern Italy, from where some of its members were moved by one of the Carolingian emperors to the Rhine cities in Germany. There was some controversy among scholars as to the identity of this ruler; some texts explicitly named Charlemagne as the king responsible for the move, but this seems to be a later emendation to the text. It is now accepted that it must have been Charles the Bald, who lived in the second half of the ninth century.

It should be noted that Eleazar of Worms stresses the fact that the family received "secrets" orally from the Babylonian scholar, Aaron son of Samuel. Generally, the Jewish communities in southern Italy were under the influence of the center of learning in Palestine, and not in Babylonia. It seems, therefore, that the traditions transmitted from generation to generation within the Babylonian and Palestinian elements of the family were fused together into one whole which gave the members of the family stature and importance among the scholars in Germany. No clear connection has been established between the Kalonymus family and another family which received secret traditions from Abu Aaron, and which is described in the *Megillat \*Ahima'az* as an Italian family of the 8th to the 11th centuries.

The Kalonymus family provided the Jews in Germany with leaders of the communities, as attested by the chronicles describing the massacres of the crusaders from 1096 to the middle of the 13<sup>th</sup> century (see A.M. Habermann, *Gezerot Ashkenaz ve-Zarefat*, 1945). Their leadership extended to cultural fields as well. It is probable that more than a dozen prominent *paytanim*, who wrote of the sufferings of German Jewry during this period, belonged to this family. Many of the most prominent halakhists and talmudic scholars of the time were also members of the Kalonymus family. The \*Ḥasidei Ashkenaz were led and directed by members of the family, who formulated their esoteric theology, and created their code of ethical, pious behavior – *Sefer \*Ḥasidim*. Furthermore, the political and cultural life of the Jews in Germany between the 9<sup>th</sup> and 13<sup>th</sup> centuries was dominated by the family.

Among the prominent members of the Kalonymus family in Italy and Germany were KALONYMUS OF LUCCA, a paytan, who lived in Italy probably in the ninth century; \*MOSES BEN KALONYMUS, a paytan, who lived in Italy but who moved to Mainz, and influenced the early paytanim in Germany,

especially \*SIMEON BEN ISAAC; KALONYMUS BEN JUDAH HA-BAHUR (the Younger), a paytan in Mainz at the end of the 11th century and the beginning of the 12th, who witnessed the persecutions of 1096 and who wrote of them in many liturgical poems; KALONYMUS BEN MOSES OF LUCCA, a talmudic scholar, halakhist, and author of many responsa, who probably also emigrated to Mainz; KALONYMUS BEN ME-SHULLAM HA-PARNAS, the leader of the Mainz community during the persecutions of 1096, who was martyred with his whole community; KALONYMUS BEN ISAAC HA-ZAKEN (the Elder), a communal leader and halakhist, and the founder of the branch of the Kalonymus family which most influenced German Jewry during the 12th and 13th centuries; his son \*SAM-UEL BEN KALONYMUS HE-HASID, the founder of the Hasidei Ashkenaz, author of a part of Sefer Hasidim and other works; Samuel's son, \*JUDAH B. SAMUEL HE-HASID, who was the principal leader of the Ḥasidei Ashkenaz and the author of Sefer Ḥasidim. Other descendants of Kalonymus ha-Zaken were \*JUDAH B. KALONYMUS B. MEIR OF SPEYER, author of the monumental talmudic lexicon, Seder Yihusei Tanna'im ve-Amora'im; and \*judah b. Kalonymus b. moses of mainz, a talmudic scholar and a poet, who was the father of \*Eleazar of Worms. Eleazar's children were murdered by the crusaders, probably terminating his family line. The descendants of Judah b. Samuel he-Ḥasid, however, carried on for at least three more generations, giving rise to such scholars as MOSES ZALTMAN, son of Judah, who wrote a commentary on the Torah; \*Eleazar b. Moses ha-Darshan, author of mystical and theological works; and MOSES B. ELEAZAR, great-grandson of Judah he-Hasid. KALONYMUS BEN GERSHON, a halakhist. also flourished in the 13th century. Among other paytanim of the Kalonymus family were \*Meshullam ben Moses of the 11th century; MOSES BEN MESHULLAM OF LUCCA (probably the ninth century); KALONYMUS BEN MESHULLAM OF MAINZ, c. 1000; and notably \*Meshullam b. Kalonymus of Rome of the tenth century, a paytan and halakhist who had contact with Gershom b. Judah, Me'or ha-Golah.

The name Kalonymus appears also among some families in Provence, where several great scholars and writers bear that name, for example the 13<sup>th</sup>-century writers Kalonymus ha-Nasi of Beaucaire and Kalonymus ben Kalonymus of Arles, author of *Even Boḥan*. However, it is not known whether the Provençal rabbis of this name were connected with the Italian-German family.

BIBLIOGRAPHY: Zunz, Gesch, 104ff.; Landshuth, Ammudei, passim; S. Buber (ed.), Shibbolei ha-Leket (1887), introd.; Graetz, Gesch, 5 (1895³), n. 12, 383–94; M. Guedemann, Ha-Torah ve-ha-Hayyim be-Arzot ha-Ma'arav, 1 (1896; repr. 1968); J.A. Kamelhar, Hasidim ha-Rishonim (1917); J. Freimann, Mavo le-Sefer Hasidim (1924); J. Kamelhar, Rabbenu Eleazar mi-Germeiza (1930); Germ Jud; A. Aptowitzer, Mavo le-Sefer Ravyah (1938), 308ff.; A.M. Habermann, Piyyutei Rabbi Shimon ben-Rabbi Yizhak ve-Rabbi Moshe ben-Rabbi Kalonymus (1938); idem, Gezerot Ashkenaz ve-Zarefat (1945); idem, Shirei ha-Yihud ve-ha-Kavod (1948); idem, Sefer Zekhirah le-Rabbi Efrayim ben Ya'akov (1970); B. Klar (ed.), Megillat Ahima'az (1944); G. Scholem, Reshit ha-Kabbalah (1948), 195–238; A. Epstein, Kit-

vei ..., 1 (1950), 245–68; idem, Mi-Kadmoniyyot ha-Yehudim (1957), 211ff.; Urbach, Tosafot, 164f., 301f.; idem (ed.), Arugat ha-Bosem, 4 (1963), passim; Baron, Social², 4 (1957), 46, 103f., 145, 273; 5 (1957), 60f.; J.L. Maimon, Sefer Yiḥusei Tanna'im ve-Amora'im me'et Rabbi Yehudah be-Rabbi Kalonymus mi-Speyer (1963); Roth, Dark Ages, index; J. Dan, Torat ha-Sod shel Ḥasidei Ashkenaz (1968), 14ff., 50–51; I. Perles, in: MGWJ, 25 (1876), 372ff.; idem, in: Jubelschrift... H. Graetz (1887), 17ff.; A. Neubauer, in: ReJ, 23 (1891), 230–7; idem, in: JQR, 6 (1893/94), 348–54; D. Kaufmann, ibid., 4 (1892), 20–22; H. Gross, in: MGWJ, 49 (1905), 692–700; M. Szulwas, in: Alummah, 1 (1936), 152–3; A.J. Bruck, in: HJ, 9 (1947), 159–77; A.J. Zuckerman, in: PAAJR, 33 (1965), 51ff.; M. Grabois, in: Tarbiz, 36 (1967), 49ff. ADD. BIBLIOGRAPHY: K.R. Stow, in: Cross Cultural Convergences in the Crusader Period (1995), 319–34.

KALONYMUS BEN KALONYMUS (Ben Meir ha-Nasi;

[Joseph Dan]

1286-after 1328), author and translator. Probably born in Arles (Provence), Kalonymus pursued his studies in Salonica and devoted himself from his youth to the translation of Arabic scientific works into Hebrew. His first translation, Ibn Ridwan's Principles of Medicine, is believed to have been lost during the expulsion of the Jews from the territories directly under the rule of the king of France in 1306. During the years 1307-17 he lived in Arles (he was in Avignon in 1314), and in 1318 he stayed again for a time in Salonica. He later entered the service of Robert d'Anjou "the Wise" (1277-1343), king of Naples and count of Provence, for whom he is said to have made translations from Arabic and Hebrew into Latin. Probably in about 1319-21, Kalonymus traveled to Rome, where he frequented the circle to which the poet \*Immanuel of Rome and the philosopher Judah b. Moses (among others) belonged. Whether, as some surmise, he was the representative sent by the Jews of Rome to the papal court at Avignon in 1321 remains uncertain. When Kalonymus was recalled to Arles, the Rome community addressed to the Jews of Arles a letter composed by the poet Immanuel explaining why it was desirable for Kalonymus to remain in Rome (Mahberot Immanuel, no. 23). However, Kalonymus subsequently made his way home and from there

The works of Kalonymus comprise a polemic epistle against Joseph \*Kaspi (1318; ed. Perles, Munich 1879) written in Provence; *Massekhet Purim*, a parody for the festival of Purim, composed in Rome; this work, in the guise of a talmudic tractate in four chapters, has gone through many editions (Pesaro 1513, c. 1520; Venice 1552, etc.); a fragment on mathematics (Munich Ms 290); *Iggeret Musar*, an ethical work written for his son, published by I. Sonne in *Kovez al Yad*, 1 (1936), 93–110; *Iggeret ha-Hitnazzelut ha-Katan*, published by J. Schatzmiller in *Sefunot*, 10 (1966), 9–52. One of his best-known works is *Even Boḥan*, a satire in rhymed prose, composed c. 1322 in Barcelona, on the moral and religious abuses prevailing among the author's contemporaries (Naples 1489; Venice 1546; Tel Aviv, ed. A.M. Habermann, 1956). He dedicated it to 10 notable Catalan Jews who had helped him during

went to Catalonia, but returned to Provence after 1322. In 1324

he was again in Naples and in 1328 he was still busy in Arles

working on the Latin translation of Averroes for the King.

elite" (since he is called Jether the Ishmaelite in I Chron. 2:17), and threatened to put to death anyone who disputed the *hala-khah* which he had received from the *bet din* of Samuel that the law applied only to males.

Equally dramatic were the circumstances which led to the second ruling, the complete abolition of the restriction. On the day when R. Gamaliel was deposed and R. Eliezer b. Azariah appointed *nasi*, "Judah, an Ammonite proselyte," came to the *bet midrash* and asked whether the prohibition applied to him. Joshua b. Hananiah declared himself in favor of his being accepted since the inhabitants of these countries at that time were not descended from the Ammonites and Moabites of the Bible, as "Sennacherib had long ago mixed up all nations." His view was accepted as the *halakhah* (Ber. 28a; cf. Maim., Yad, Issurei Bi'ah 12:25)

[Louis Isaac Rabinowitz]

BIBLIOGRAPHY: G. Landes, in: IDB, 1 (1962), 108–14 (incl. bibl.); idem, in: BA, 24 (1961), 66–88; B. Oded, in: EM, vol. 6, pp. 254–271 (incl. bibl.); N. Glueck, The Other Side of the Jordan (1940); idem, in: D. Winton-Thomas (ed.), Archaeology and Old Testament Study (1967), 429–53 (incl. bibl.); H.L. Ginsberg, in: A. Marx Jubilee Volume (Eng., 1950), 347–68; Noth, in: ZDPV, 68 (1949), 36–45; W.F. Albright, in: Miscellanea Biblica... B. Ubach (1954), 131–6 (Eng.); H. Gese, in: ZDPV, 74 (1958), 55–64; H.G. Reventlow, ibid., 79 (1963), 127–37; N. Avigad, in: IEJ, 11 (1952), 163–4; 15 (1965), 222–8. ADD. BIBLIOGRAPHY: W. Aufrecht, Corpus of Ammonite Inscriptions (1989); S. Ahituv, Handbook of Ancient Hebrew Inscriptions (1992), 219–46; B. Macdonald and R. Younker (eds.), Ancient Ammon (1999). IN THE AGGADAH: Ginzberg, Legends, index. IN THE HALAKHAH: L. Loew, Gesammelte Schriften, 3 (1893), 118–20; Freund, in: Festschrift... Schwarz (1917), 180–1.

AMNON (Heb. אָמְנוֹן, אָמִינוֹן; from the root אָמוֹן ('mn); "to be firm or trustworthy"), eldest son of King David, born in Hebron of Ahinoam the Jezreelitess (11 Sam. 3:2). Becoming infatuated with his beautiful half-sister Tamar, he acted on a ruse devised by his friend Jonadab, "a very clever man," and son of David's brother Shimah, lured her to his bedside on the pretext of illness, raped her, and then cast her out. She then took refuge in the home of her full brother \*Absalom. The king did not punish Amnon (11 Sam. 13:21). Two years later Absalom invited Amnon to his estate in Baal-Hazor, together with the other royal princes, for a sheep shearing celebration, and ordered his men to kill him while Amnon was merry with wine. (It appears from 11 Sam. 13:32-33 that Jonadab had now cast his lot with Absalom.) Since David's second son evidently either died young or was incapacitated, Absalom, the third son, now had the strongest claim to the succession on the score of seniority. Recent work from the standpoint of the Bible as literature and feminist criticism has questioned whether Tamar was, in fact, raped. Another trend has been to compare Amnon's actions toward Tamar with David's actions toward Bathsheba.

According to rabbinic tradition (Sanh. 21a), Amnon could have married Tamar as she was conceived prior to her mother's conversion. This tragic incident prompted the rabbis

to forbid an unmarried girl to remain alone with a man in a room (*ibid*. 21a-b). The affair of Amnon and Tamar is stigmatized in *Avot* 5:16 as the prototype of selfish love prompted by lust. For reasons of propriety, the Mishnah excludes the story from public reading in synagogue, whether in the original or in Aramaic translation (Meg. 4:10).

BIBLIOGRAPHY: S. Yeivin, Meḥkarim be-Toledot Yisrael ve-Arzo (1960), 196; Ginzberg, Legends, 4 (1913), 118-9. ADD. BIBLIOGRAPHY: P. Trible, Texts of Terror (1984); T. Reis, in: JANES, 25 (1997), 43-60.

AMNON OF MAINZ (tenth century), martyr and legendary figure. Amnon is known mainly through \*Isaac b. Moses of Vienna (12th-13th century) who quotes \*Ephraim b. Jacob (12th century) as speaking of Amnon as "a leader of his generation, wealthy, of distinguished ancestry, and pleasing appearance." The legend is that after Amnon resisted repeated attempts by the bishop of Mainz to persuade him to accept Christianity, he was barbarically mutilated. He was brought back to his home, and on Rosh Ha-Shanah was carried into the synagogue. As the *Kedushah* prayer was about to be recited Amnon asked the hazzan to wait while he "sanctified the great name (of God)," and thereupon recited the hymn "U-Netanneh Tokef Kedushat ha-Yom" ("Let us tell the mighty holiness of this day"), after which he died. Three days afterward, he appeared in a dream to \*Kalonymus b. Meshullam and taught him the entire prayer, asking him to circulate it throughout the Diaspora for recital in synagogues on Rosh Ha-Shanah. This legend, which gained wide credence during the time of the Crusades, inspired many to martyrdom. In Johanan \*Treves' commentary on the Roman mahzor (Bologna, 1540) and in various editions of the Ashkenazi rite, the story is repeated with slight changes. In the Ashkenazi liturgy of Rosh Ha-Shanah (and in its eastern branch, of the Day of Atonement also), the recital of the hymn is invested with great solemnity. It has been adapted by many Sephardi communities of the Mediterranean, in some of which it is recited before Musafin a Ladino translation. U-Netanneh Tokef is actually older; for it is found in old liturgical manuscripts and in genizah fragments. It apparently derives from a very early Palestinian prayer which was later attributed to Amnon.

BIBLIOGRAPHY: Germ Jud, 1 (1963), 204. ADD. BIBLIOGRA-PHY: I.G. Marcus, in: Studien zur juedischen Geschichte und Soziologie (Festschrift Carlebach, 1992), 97–113.

[Abraham Meir Habermann]

AM OLAM, Russian Jewish society formed to establish agricultural colonies in the United States. The organization took its name from Perez \*Smolenskin's famous Hebrew essay "Am Olam, ("The Eternal People"), and was founded in Odessa in 1881 by two young utopian idealists, Mania Bakl and Moses Herder, who called for the settling of Jews on the land in America in the form of socialist communes. Coming at a time of rising Jewish emigration and interest in national and social renewal such as motivated the Bilu movement as well, their ap-

EPHRAIM BEN JACOB OF BONN (b. 1132), liturgical poet and commentator. When his teacher Joel b. Isaac ha-Levi left Bonn, Ephraim succeeded him as av bet din. He also taught for some time in Mainz and Speyer. In 1197, he resided in Bonn and Neuss, leaving the latter town only three days before its Jews were massacred. He appears to have died shortly thereafter. Ephraim wrote the Sefer Zekhirah ("Book of Remembrance") and dirges on the sufferings of the Jews during the Second Crusade. He also composed piyyutim for the festivals, 27 of which (two in Aramaic) have been published. His commentary on piyyutim still exists in manuscript; it contains many traditional details concerning the early liturgical poets, poems, and liturgical customs (Hamburg, Ms. no. 152). The well-known legend describing the martyrdom of \*Amnon of Mainz, as well as the legend concerning the early paytan R. \*Yannai, who out of jealousy of his pupil R. Eleazar \*Kallir put a scorpion in his shoe, are attributed to him. He also wrote tosafot and commentaries to the treatises of Eruvin, Ketubbot, and Avot, besides halakhic responsa and commentaries to benedictions and various customs. R. Ephraim is also referred to in his hymns as "Shalom"; it was possibly an additional name. The meaning of the word יליבייה added to his name has not yet been clarified. It has been suggested that he had a German name such as Geliebter ("beloved") which was commonly pronounced "yelība."

**BIBLIOGRAPHY:** A.M. Habermann (ed.), *Gezerot Ashkenaz ve- Zarefat* (1945), 115–36; Davidson, Ozar, 4 (1933), 369, s.v. *Efrayim mi- Bona (b. Ya'akov)*; Zunz, Lit Poesie, 288–93; Germ Jud, 1 (1934), 49–50, no. 6; V. Aptowitzer, *Mavo le-Sefer Ravyah* (1938), 319–21; Habermann, in: YMHSI, 7 (1958), 215–96; Baron, Social, index.

[Abraham Meir Habermann]

EPHRAIM BEN SHEMARIAH (c. 980–c. 1060), leader of the Palestinian community in \*Cairo during the first half of the 11th century. Ephraim's father, Shemariah, was born in \*Gaza and later moved to \*Egypt with his family. Ephraim himself studied in the Palestinian yeshivah, where he received the title haver ("scholar") from the gaon Josiah. He was engaged in commerce, but in about 1020 became the rabbi of the Palestinian community. Although he came into conflict with an opposing faction from time to time, he held his position for more than 30 years. Ephraim supported the Jews in Palestine and, especially, the Palestinian yeshivah. He was a close friend of the gaon R. \*Solomon b. Judah, with whom he corresponded for many years.

**BIBLIOGRAPHY:** S. Poznański, in: REJ, 48 (1904), 145–75; A. Cowley, in: JQR, 19 (1906/07), 107–8; M. Schwab, in: REJ, 70 (1920), 63; Mann, Egypt, index; Mann, Texts, 1 (1931), 314; Hirschberg, Afrikah, 1 (1965), 131, 159–60, 175, 260.

[Eliyahu Ashtor]

EPHRAIM IBN AVI ALRAGAN (late 11 and early 12<sup>th</sup> centuries), North African halakhist. He is referred to in halakhic literature as "Rabbenu Ephraim," "Ephraim of Kaleah," "Ephraim the Sephardi," "Ephraim, pupil of the Rif" (i.e., Isaac

\*Alfasi), "Ephraim the Elder," etc. He lived in \*Oalfat Hammad (Algeria). Ephraim was an outstanding disciple of Alfasi, with whom he discussed halakhic problems and Alfasi at times accepted his view. The "Mahadura Batra" (second recension of the halakhot of Alfasi) contains Ephraim's amendments. He was the first to write a commentary on the halakhot of Alfasi, and this is referred to in the works of rishonim under various names: haggahot ("glosses"), hassagot ("critiques"), teshuvot ("responsa"), tosafot ("addenda"), and tashlum halakhot ("complement to the halakhot"). The work has not survived, but quotations from it appear in the works of the rishonim, and a substantial part of it, on Bava Kamma, was published in the Temim De'im, no. 68, margin in the Romm Vilna (1882) edition of Alfasi. The quotations indicate that the book covered the whole of the halakhot and possibly also the Mishnah of tractates which Alfasi did not include in his work. The book consists of supplements to the halakhot ("additional halakhot omitted by Alfasi"), explanations of passages from the Gemara which Alfasi quoted without comment, explanations of the text itself, and refutations of Alfasi's critics. It also contains criticism of Alfasi, mainly where he disagrees with the decisions of the Babylonian geonim and North African scholars, and with their customs. The criticisms are presented vigorously but respectfully. Sometimes, when an opinion attributed to Alfasi is not acceptable to Ephraim, he, like other admirers of Alfasi, questions the attribution. Ephraim's purpose was to secure universal acceptance for the halakhot; even his criticisms were directed to this end, for by citing the views of earlier scholars which conflict with those of Alfasi, those who disagreed with him could still use the work as a whole as an authoritative code. Because the rishonim quoted mainly the criticisms of Ephraim, it was thought that the whole work was critical. Ephraim exercised an influence particularly on the early scholars of Provence and Catalonia, such as \*Abraham b. David of Posquiéres, \*Zerahiah ha-Levi, \*Jonathan ha-Kohen of Lunel, \*Isaac b. Abba Mari of Marseilles, and \*Nahmanides. Much of his teachings are contained in their works, sometimes without attribution. In some cases his glosses in the margins were incorporated in error by copyists into the text of the halakhot itself. Solomon b. Parhon was one of Ephraim's pupils.

**BIBLIOGRAPHY:** Benedikt, in: KS, 25 (1948/49), 164-9, 229-30; 26 (1949/50), 216, 322-38; 31 (1955 /56), 264; Ta-Shema, *ibid.*, 42 (1966/67), 507-8.

[Binyamin Zeev Benedikt]

### EPHRAIM SOLOMON BEN AARON OF LUNTSHITS

(Leczyca; 1550–1619), rabbi and renowned preacher. He was known as "Ephraim of Luntshits," the popular pronunciation of Leczyca among Polish Jews. The name "Solomon" was added some time after 1601. In his youth Ephraim was sent to study in the yeshivah of Solomon \*Luria. At an early age he had already gained a reputation as a preacher, in which capacity he traveled to Lublin, Lemberg, Jaroslaw, and other towns. It is not known whether he ever held a regular com-

### Source #3 Amudei haAvodah & Chakhmei Askenaz haRi-shonim

ך' אכזבן ל. אמרו עלי שהוא הבר פירט ונחנה הוקף במ"א ובמ"פ ובמחזור רומא הגדפס וכן בכ"י משנה קפ"ו לר"ה וי"כ ע"פ עדות אור זרוע המצבאת בהגהר' אשרי לר"ה פ"א ובאריכות יותר בסיפור שבראש הפיוט הנמצא בכל המחזורי. ובמחזור רומא הגדפס שנת ש"א סוף הסיפור כזה: "בירם השלישי לטהרתו בא (רבי אמנון) במראות הלילה לר' קלונימוס בן ר' משולם ולמד לו הפיוט הזה ונחנה תוקף ויצר עלי לשלוח אותו בכל תפוצות ישראר להיות לו עד וזכרון ויעש הגאון כן זהו העתק במחזור ישן אות באות מהעתק שהעתיק אדם אחד מכתיבת ידו של ר' יצחק מוויינה ז"ל בעל אור זרוע שמצא כן מכתב ידו של ר' אפרים מוויינא ז"ל בר יעקב ז"ר הסיפור שם במ"ר הוא "ונמצא ככתב ידו של הר"ר אפרים מוויינא ז"ל בר יעקב ז"ר הסיפור במחזור שמנון ממגאנצה וגו' יו והמעריך סיפור זה מדפום הנ"ל עם הסיפור במחזור שרי אמנון ממגאנצה וגו' יו והמעריך סיפור זה מדפום הנ"ל עם הסיפור במחזור

ס"א וריניציאה ש"ס , יפצא טעות במחזור רומא יכי לא ר' אפרים מוויינה היה הכותב כי אם ר' אפרים מבוניא והוא בר יעקב כמ"ש בסיפור ההוא בעצמר ונודע הרב הוה לכותב מאירעות כאלה יע' עמק הבכא יד 42 וצד 48 ולמטה בשמו . גם לפי מחזור רופיא למד ר' אמנון פיוטו לר' קלונימוס בן משולם ובמחזור וויניציאה הנ"ל מון במחזור עם פירוש המסביר (אמ"ד הקל"ח) מבורר יותר שהוא ר' קלונימוס בן ר' משולם בר קלונימוס בן האולם בר קלונימוס בי זאין ספק שהכונה על ר' קלונימוס בר ר' משולם הגדול בר קלונימוס בלקא (ע' למטה בשמר) וחי בערך התס"ה = 1105. וכ"כ ידירי ר' דוד קאססל קלונימוס בלוקא (ע' למטה בשמר) וחי בערך התס"ה שמע מופרכים כבר מרוז ה מטעם שר' שחיר ' אמנין בהחלה אלף הששי ויסד פליחה הא שמע מופרכים כבר מרוז ה מטעם שר' אפרים מבונא הכותב בעשה זו מה תהקל"ה והוא ולא אחר יסד פליחה הנ"ל ע' למטה בשמו רוכן טעה יאסט (קורות היהורים ח"ז צד 246 והלאה) שהעמיד את ר' אמנון בשנת 1241 ועלי הט"ג מטעם אחר הח' שאבי בספרן: בספרו המשנת "ח ובמהזור קולניא בשנת ממנו "ח ובמהזור קולניא ושן ממנו – ורוגמת פיוט זה מצא ידידי שטיינ שנייד ער בעמנואל (למ"בל 1843 צד 60)

ראשיתו של לימוד התורה באשכנז

### (ג) ר׳ משולם בר׳ קלונימוס

בשאלת מקום ישיבתו של ר' משולם בר' קלונימוס הגיעונו מסורות סותרות. במסורות הנזכרות לעיל על הגירת המשפחה נזכר ר' קלונימוס כמי שהיגר יחד עם אביו, ר' משה, מלוקא למגנצא. מסורת זו היא הבסיס העיקרי להנחה, שר' קלונימוס ובנו ר' משולם היו ופעלו במגנצא. סיוע לה מכמה מקורות ווספים:

- (א) סיפור המעשה בר׳ אמנון ממגנצא. ממנו עולה. כי בנו של ר׳ משולם חי בראשית המאה האחת־עשרה במגנצא (והשווה לעיל).
- (ב) ר' משה בר' איתיאל, מחכמי מגנצא במחצית הראשונה של אותה מאה ומצאצאי משפחת קלונימוס, למד אצל ר' משולם: "כך אמר המפרש מפי רבו, שאמר מפי רבינו משה בר' איתיאל, ששמע מפי רבנא משולם הגדול ור' משולם מפי ר' שלמה הבבלי" זי.
- (ג) ייתכן כי מצבתו של ר׳ משולם נתגלתה במגנצא. על המצבה כתוב: "פה נקבר רבנא משולם בן רבנא רבי קלונימוס תנצב"ה". לדעת כמה חוקרים הכוונה אל ר׳ משולם דידן, נכדו של ר׳ משה. לכאורה, ניתן להביא סיוע לדעתם ממקום אחר. תארי הכבוד "רבנא" ו"רבי" הולמים את ר׳ קלונימוס בר׳ משה ובנו ר׳ משולם. באותם ימים נהגה באשכנז הקפדה יתירה על השימוש בתארים אלה. הם נדירים מאוד, וניתנו רק להכמים מובהקים. נתגלו כמה עשרות מצבות מאשכנז הקדומה, אך התואר "רבנא" מצוי רק בשלוש נוספות של גדולי חכמיה במאה האחת־עשרה 3.

# Source #4 Talmudic & Midrashic Sources for Teshuva, Tefillah & Tzedakah

### Talmud Rosh Hashana 16b

ואמר רבי יצחק: ארבעה דברים מקרעין גזר דינו של אדם, אלו הן: צדקה, צעקה, שינוי השם, ושינוי מעשה. צדקה - דכתיב +משלי י+ וצדקה תציל ממות, צעקה - דכתיב +תהלים קז+ ויצעקו אל ה' בצר להם וממצקותיהם יוציאם, שינוי השם - דכתיב +בראשית יז+ שרי אשתך לא תקרא את שמה שרי כי שרה שמה, וכתיב וברכתי אתה וגם נתתי ממנה לך בן, שינוי מעשה - דכתיב +יונה ג+ וירא האלהים את מעשיהם, וכתיב +יונה ג+ וינחם האלהים על הרעה אשר דבר לעשות להם ולא עשה. ויש אומרים: אף שינוי מקום, דכתיב +בראשית יב+ ויאמר ה' אל אברם לך לך מארצך, והדר ואעשך לגוי גדול. ואידך - ההוא זכותא דארץ ישראל הוא דאהניא ליה.

R. Itz'hak preached: Four things avert the evil decree passed by God on man--viz.: charity, crying [prayer], change of name, and change of action [teshuvah]. Charity," as it is written [Prov. x. 2]: "Charity delivereth from death. Prayer," in accordance with [Psalms, cvii. 19]: "They cry unto the Lord when they are in distress, and He saveth them out of their afflictions." "Change of name," as it is written [Gen. xvii. 15]: "As for Sarai, thy wife, thou shalt not call her name Sarai, but Sarah shall her name be," and the text continues by saying [ibid. 16]: "Then will I bless her, and give thee a s on also of her." "Change of Action" we deduce from Jonah, iii. 10: "And God saw their works that they had turned from their evil ways," and immediately adds: "And God bethought Himself of the evil He had said He would do unto them, and He did it not." Some add to these four a fifth, change of location, as it is written [Gen. xii. 1 and 2]: "And God said to Abraham, get thee out from thy land" (and afterwards), "I will make of thee a great nation."

### Source #5 Maharsha

וחנו הג' יסדן הפיים חשובה חפלה לדקה מעבירין את רוע הגזרה אבל שיטי השם ושיטי מקום לדברי י"א לא זכרן הפייםן שהם גם כן מעבירין הגזרה כדקאמר הכא ולפום ריהטא איכא למימר בזה דלא זכר הפייםן אלא אלו ג' רוע הגזרה שבאו לכפרה של הגזרה שבאה בשביל חטא משא"כ שיטי השם ושיטי מקום דלא באו לשטות הגזרה שבאה על חטא דהא שיטי השם משרה יליף ושיטי השם מדרה לאו משום חטא לוה לשטות שם שרה ומקום דאברהם וכ"כ בעל י"מ וז"ל מיהו שיטי השם ושיטי המקום לא מלי לאוקמיה אלא במי שגזרתו בלי חטא כי בהשחטות כו' דאלו משום חטא מה יועילט שיטי הזה כו' עכ"ל, ע"ש באורך אבל הסמ"ג בשין י"ז כתב שמטם בשיטי השם כלומר שאני אחר ואיכי אותו האיש שעשה אותו מעשה עכ"ל וכה"ג כתב הר"ן והוסיף בשיטי השם כלומר שאני אחר ואיכי אותו האיש שעשה אותו מעשה עכ"ל וכה"ג כתב הר"ן והוסיף בשיטי

### Source #6 Rambam Teshuva 2:4

מדרכי התשובה להיות השב צועק תמיד לפני השם בבכי ובתחנונים ועושה צדקה כפי כחו ומתרחק הרבה מן הדבר שחטא בו <u>ומשנה שמו כלומר אני אחר ואיני אותו האיש</u> <u>שעשה אותן המעשים ומשנה מעשיו כולן לטובה</u> ולדרך ישרה וגולה ממקומו, שגלות מכפרת עון מפני שגורמת לו להכנע ולהיות

### Source #7 Rosh -Difference manuscript with only three

ומה שכתבת, באדם אחד שהמיך אביו לדת ישמעאלים, והיה שמו יוסף בן שמעון; ואחר שהמיר אביו, הניח שם אביו וקרא שמו יוסף בן שמואל. לימים גרש את אשתו באותו שם החדש והכשירו הגט. תמה אני על המכשירין: אף אם יוכל אדם לשנות את שמו ולקרות לו שם אחר; כדאמרינן (ר"ה ט"ז:): שלשה דברים מבטלין את הגזרה וכו', וי"א אף שנוי השם, כמו שמצינו באברהם ושרה, אבל שם אביו היאך יכול לשנות! והרואים הגט וכתוב בו: יוסף בן שמואל, יאמרו: אינה מגורשת, כי שם בעלה יוסף בן שמעון.

### Source #8 Other Biblical sources:

### מדרש תנחומא (ורשא) פרשת נח סימן ח

(ח) וידבר אלהים אל נח לאמר צא מן התיבה ילמדנו רבינו מהו ליתן רוק תפל על גבי העין בשבת, א"ר חייא בר אבא בשם רבי לוי אסור ליתן רוק על גבי העין בשבת, מפני שהוא כמרפא בשבת, בוא וראה שאין מכה בעולם שאין לה רפואה ומה היא רפואתו של יצה"ר תשובה <u>דאמר ר"י ב"ר שלום בשם ר"א ג' דברים מבטלין גזרה קשה אלו הן תשובה ותפלה וצדקה, א"ר יוסי אף שינוי השם ומעשים טובים לפיכך הקב"ה מקוה לדור המבול שמא יעשו תשובה, כיון שלא עשו תשובה וימח את כל היקום וגו' ושייר לנח בתבה, כיון שנחו המים היה צריך נח לצאת מן התבה, אלא אמר ברשות הקב"ה נכנסתי שאמר לי בא אתה וכל ביתך אל התבה ועכשיו איני יוצא אלא ברשותו, נגלה עליו הקב"ה שנאמר וידבר אלהים אל נח לאמר צא מן התבה אתה ואשתך.</u>

### מד פרשה מד (וילנא) פרשה מד B.

ר' יודן בשם ר"א אמר שלשה דברים מבטלים גוירות רעות ואלו הם תפלה וצדקה ותשובה ושלשתן נאמרו בפסוק אחד

### כי (וילנא) פרשה ה ד"ה א [ו] כי C.

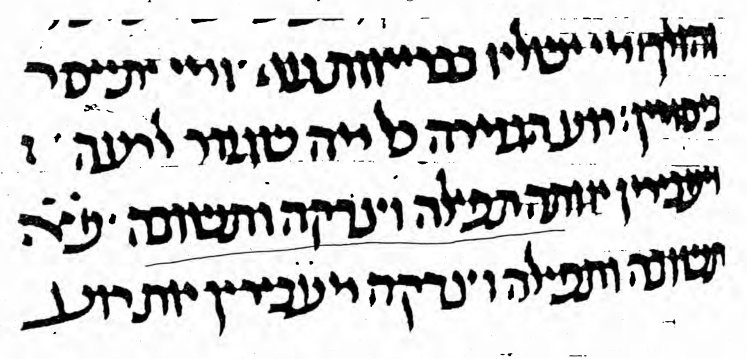
דאמר ר' יודן בש"ר אליעזר ג' דברים מבטלין גזירות רעות ואלו הן תפלה צדקה תשובה ושלשתן בפסוק אחד

### תלמוד ירושלמי מסכת תענית פרק ב הלכה א. D

אמר רבי לעזר שלשה דברים מבטלין את הגזירה קשה ואילו הן תפילה וצדקה ותשובה ושלשתן בפסוק אחד ויכנעו עמי אשר נקרא שמי עליהם ויתפללו זו תפילה ויבקשו פני זו צדקה כמה דאת אמר אני בצדק אחזה פניך וישובו מדרכיהם הרעים זו תשובה אם עשו כן מה כתיב תמן ואני אשמע השמים ואסלח לחטאתם וארפא את ארצם

### Source #9: Dealing with the deviation from the Talmud

1. Manuscript from Oxford University and the Prague Machzor

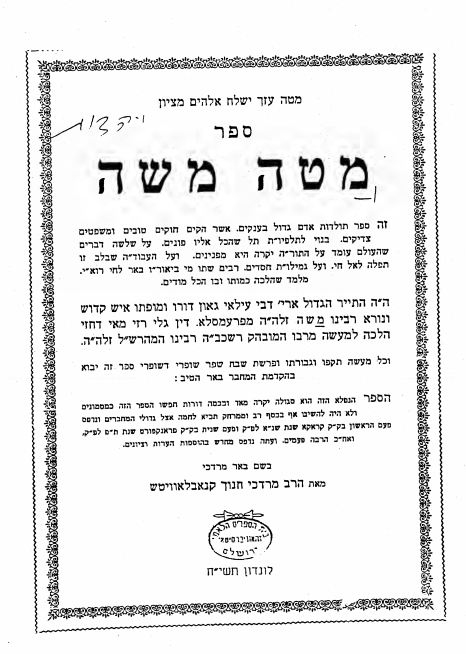


### 2. Maharil

Maharil (Rabbi Jacob ben Moses Moellin) was born in Mainz, Germany, ca. 1360, but studied in Austria. He founded a yeshiva in Mainz in 1387 after his father's death, and soon became recognized as the spiritual leader of Ashkenazic Jewry. His students, too, were noted as outstanding rabbis. Halachic questions were sent to him from throughout Europe. Maharil was active in communal affairs and charities, and indeed his leadership was sorely needed during his times, a difficult period due to the Hussite wars. Maharil served as a cantor, and many of the melodies attributed to him were used in Mainz till modern times. Maharil's customs and decisions serve as a major source for Ashkenazic halachic practice to this very day. Maharil's works include a responsa collection and a book including his customs, decisions and interpretations (Minhagei Maharil). Maharil died in Worms in 1427.

[א] מוסף. כשאמר שבח מגדל עוז שם הגדול, הי' מרים קולו ביותר ואמר "שם הגדול" בכל כחו. שוע אערוך ולא שבח. מלכות ועוז ולא כבוד ועוז. דרך ענותו בקמץ הוי"ו ולא בשו"א. במגנצא היו אומרים כל שנאני קודם מלך עליון, וקודם מלך עליון לא אמר ובכן ה' ימלוך לעולם ועד. לשליש ש' בקמ"ץ ולא בשו"א. תשיב לנדן ל' בשו"א ונ' בציר"י ולא בחירי"ק ושו"א. גלה בזכרון הגימ"ל בשו"א ולא בפת"ח. אסומה טלולה גשומה. לפתותו בשופר זה ר"ה. כמה יעברון. מי יושקט מי יושלו. י"א מי ינוע, מי יורם מי ישפל. ותשובה ותפלה וצדקה ודלא כסדר קראי. ואמר ותשובה ותפלה ר"ל ע"י תשובה הקדומה לתפלה וצדקה על דרך נירו לכם ניר (ירמיה ד, ג).

3. Rav Moshe Mat (c. 1551-c. 1606) upholds the Maharil in his sefer Match Moshe



תתיח ואומר ונתנה תוקף ואח"כ ותשובה ותפלה וצדקה כך נמצא בכל המחזורים

חדשים גם ישנים. רק חדשים מקרוב באו אומרים ותפלה וצדקה ותשובה על פי המדרש אמר רבי יודן ל) שלשה דברים מבטלין גזירה קשה של אדם ואלו הן התפלה והצדקה והתשובה וכולן בפסוק אחד לא) ויכנעו עמי אשר נקרא שמי עליהם ויתפללו הרי תפלה. ויבקשו פני הרי צדקה שנאי לב) אני בצדק אחזה פניך. וישובו איש מדרכו הרעה הרי תשובה. ואח"כ ואסלח לעונם. ונראה דאין לשנות כלל כמו שכתב בדרשות מהרי"ל וז"ל אמר מהרי"ל שגגה הוא ביד המגיהים את הספרים של הציבור שמא המסדר היה גדול יותר מהמגיה. כ"ש הכא דאין לשבש ספרים קדמונים דלא אשתמיט שום אחד מהם שהיה כותבם כזה הסדר. וכן יסד הפייטן ביוצר דשבת שובה סדר תשובה

### Source #10 Goldschmidt Machzor (page 42 of Rosh Hashana)

בקהלות צרפת נהגו לומר לפני הקרובה רשות של מחבר לא ידוע 'אסתופף באולמך'. בכל קהלות אשכנו וצרפת אומרים כסלוק 'זנתנה תוקף'. פיוט זה כנראה קדום לקלירי, מקורנ: בא"ר, והוא ידוע לנו גם מכתבי יד של הגניזה<sup>30</sup>.

### Source #11 Goldschmidt Machzor Unesaneh Tokef

יום ראשון

מוסף לראש השנה

סלוק

וּבְכֵן לְף תַעֲצֶלֶה קְדָשָׁה. כִּי אַתָּה אֱלֹהֵינוּ מֶלֶךּ:

בלי סימן וחרוז. – ו 451.

וּנְתַנֶּנָה תֹּקֶף קְּדָשַׁת הַיּוֹם / כִּי הוּא נוֹרָא וְאִים
וּבּוֹ תִּנַשֵּׁא מַלְּכוּתֶךּ / וְנִפּוֹן בְּחֶסֶר כִּסְאֶדְּ
וְתִשֵּׁב עֲלֶיוֹ בָּאֲמֶת / אֲמֶת כִּי אַתְּה הוּא דַיָּן
וּמוֹכִיחַ וְיוֹדֵעַ נְעֵד / וְכוֹתֵב וְחוֹתֵם וֹיְסִיפֵּר וּמוֹנֶה
וּמֵאֵלָיוֹ יִקְּרֵא / וְחוֹתַם יֵד כָּל אָדָם בּוֹ
וּמֵאֵלָיוֹ יִקְרֵא / וְחוֹתַם יֵד כָּל אָדָם בּוֹ
וּמֵאֵלָיוֹ יִקְרֵא / וְחוֹתַם יֵד כָּל אָדָם בּוֹ
וּמְלְאָכִים יֵחָפֵוּן / וְחִיל וּרְעָדָה וֹאחֵוּן
וְיִמִלְאָכִים יִחָפֵוּן / וְחִיל וּרְעָדָה וֹאחֵוּן
וְיִמִלְאַרִים הַבִּּדִין / וְכָל־בְּאֵבִיעוֹוֹן

כי"י אצפר וקסעי הגניזה לג (1–11) קג' (3–27) | 1 ונתנה תוקף קדושת היום: כנגד שלש תקיעות היום הוס' לג| כי הוא:
יום הוס' לגאנךצ (שמא זה עיקר) 2 ובו: ובם לגן תתנשא לגרז 3 אמת כי אתה הוא דיין: כי אתה הוא דיין אמת לגקג'
(שמא זה עיקר): אמת חס' כ: הוא חס' אדהוו'זחקגטל 4 מכיח ויודע ועד אתר 5 ותזכור כל הנשכחות לגקג'ן וחותם חס'ע: וביד כל אדם יחתום הוס' לגן וסופר ומונה הוס' ר ומונה וסופר הוס' ע 5 זכרונות בדוזחרקנכךצ 7 ושופר טגאפרצן דקה לגפ: הס' רוב כי"י 9 וום לגקג'ר | יעברון אבו'זחקמ" פ: עוברים רע

ונתנה תוקף. לפי הרוו"ה מוסב ההלק הראשון על יום הדין שלעתיד לבא (עי׳ שם), ומהפיסקא 'זכל באי עולם' עובר המחבר לר"ה של כל השנה, מה שאינו מתקבל על הדעת. ויותר נראה שהוא מתאר את סדר ר"ה של כל השנה בשמים בתמונת יום הדין הסופי שבמקרא, בלי שיש מקור לזה באגדה ידועה.

1 ונתנה תוקף קדושת היום, ר״ל נספר קדושה ר״ה. ובקטע הגניזה הוא ממשיך: כנגד שלש תקיעות היום, לפי הרעיון הידוע (עי׳ לעיל שחרית, סלוק 80). כי הוא ר״ל היום. נורא ואיום ל׳ חבקוק א ז. 2 ובו תנשא מלכותך במד׳ כד ז. דיכון בהסד כסאך 3 ותשב עליו באמת ע״ש ישע׳ טז ה והוכן בחסד כסא וישב עליו באמת. אמת כי אתה הוא דיין ומוכיח ויודע ועד כמאמר חז״ל (אבות ד׳ כ״ב) לידע להודיע ולהודע שהוא... הוא הדיין והוא עד הוא בעל דין וכו׳. 5 ותזכור כל הנשכחות ע״פ נוסח הברכה הנשנית במשנה (תענית ב׳ ד׳) זוכר הנשכחות. ותפתח את ספר הזכרונות (ל׳ אסתר ו א) ע״פ מאמר הז״ל ירו׳ ר״ה א׳ ג׳ דף נ״ז א׳ שלש פינקסיות הם... 6 ומאליו יקרא מעצמו נקרא. וחותם יד כל אדם בו ע״ש איוב לז זודרשת חז״ל (ספרי דברים ש״ז, ועוד) שהחוטא בעצמו הותם (בשעת פטירתו מן העולם, והפייטנים העבירו כלל זה לר״ה) על מעשיו. 7 ובשופר גדול יתקע ע״ש והיה ביום ההוא יתקע בשופר גדול, ישע׳ כז ינ. וקול

יקרה היא מפנינים: מכהן גדול הנכנם לפני ולפנים, הוריות דף י"ג א' ועוד). שבח טוב במצפוניו שבח טוב צפון לצדיקים (תהל' לא כ) במצפוניו, במקום שהוא נונז את טובו, דוגמת עובד' א ו.

<sup>22</sup> תנומה תעופנו (כנראה משחק הפייטן בשחי משמעויות המלה 'עוף') תאפיל לו (תעופה, איוב יא יז), או תעוף מסביב לו. תרדמה תעופפנו תסובב אותו. תוהו ישופנו ע"ש איוב ס יז אשר בסערה ישופני. 23 תקפו לעד חקפו לי אסתר י ב. תפארתו עדי עד ע"ש תהל' עא ה כל היום תפארתך. תהלתו עומדת לעד תהל' קיא י.

### רשימת המקורות

```
Or. 665
                                                    = ברלין, ספר. ממשלתית 10 Or. 2º 10
      Or. 1056
                                                              Harley 7618 ב.מ. =
             ביה"מ לרבנים
                                                         בודל. Can. Or. 140 אוכספורד בודל.
 Montef. 202 (Jews College)
                                                            Opp. 671
              = מינכן, ספר. ממשלחית
                                                            Mich. 402
                                     מ׳
                                                                   433
          86
                                     מ~
                                                           Can. Or. 3
    ירושלם, ספרית שוקן, מח' נירנברג =
                                                             Opp. 168
              בים, ספריה עירונית =
                                                       Arch. Seld. A6
            Vat. ebr. 322 - וטיקאן =
                                                             Opp. 165
   = ברלין, ספר. ממשלחית 4200 (52)
Opp. Add. 4068 . בודל =
                                                                  Or. fol. 388 ברלין =
      סר. 785 . אונ. ספר דג׳, ספר דג׳,
                                                             R. II 2 באזל, ספר. אונ. = *ב
Marshall Or. 42. בודל. =
                                                          Ms. heb. 12 בנבה, ספר. אונ. =
            פרמא, פלסינה 7/3006 =
                                                           Opp. 167 בודל. Opp. 167 =
              2579
                                                            = המבורג, ספר. ממשלתית = 102
              2580
                                                     Heb. 40 781 ירושלם, ספר. לאמית =
              1794
                                                         V 1103
                                                                     = לייפציג, ספר. אונ.
              2893
                                                            Mich. 436 אוכספורד בודל.
           Vat. ebr. 320 = וטיקאן,
                                                             Mich. 627
                                                                                          7
 דפ׳ מח׳ רומניא. ויניציאה [ר״פ לערך]
                                                          Laud Or. 321
             = ירושלם, ספר. שוקן 22
                                                                = ברן, ספר. בורגנית 228
      Mich. 611 אוכספורד, בודל. =
                                     7,
                                                              409/11
                                                                             ברו, "
           = פרים, ספר. לאומית 621
                                    ′Σ
                                                     Heb. 4º 1063 ירושלם, ספר. לאמית =
    Mich. 525
                  = אוכספורד, בודל.
                                                          Opp. 166
                                                                       אוכספורד בודל.
                                                                                         \supset
          = קרלסרוה, ספר. המדינה 10
                                                             Opp. 12
     = אוכספורד, בודל. 2-1 Reggio
                                                           Mich. 616
        = מחזור רומא. דפוס בולוניא ש׳
                                                       Bodl. Or. 167
            בוטינגן, ספר. אוניב. 7-5
                                                           Opp. 668
                = פרמא, פלטינה 3270
                                                          Or. 2734 . מרז. בריט =
            = מודינא, ספר. אסטנסה 81
                                                        Add. 26986
         רשימת קטעי הגניזה ראה ע׳ נה ואילך
                                                           Or. 2735
```

מספר נוסף לסימן כ־י מסמן יד ראשונה או שניה

# Source #12: Yosef Yahalom's comments on Unesaneh Tokef

פיוט ומציאות בשלהי הזמן העתיק - 243

עלחה כבר ביהדות ימי הביניים. עקב כך נקרע הסילוק מתוך ההקשר הטבע 🤡

 $\Theta$  ההתנגרות החוקה ביותר לסילוק המפייט את הויכוח בין האל למלאכים

יוהיא תהילתי, והיא תהילתו, והיא תהילתך).

 $(\widehat{\mathcal{E}})$  שלו, הקרושתא הקלירית לראש־השנה 'אופר מאו לשפט היום' (אוצו  $oldsymbol{eta}$  השירה והפיוט, ב, עמי 220), ובמקומו נחקבע הטקסט הקרום יוחר הנאמו

 $(\mathfrak{F})$ ער ימינו בחררה גדולה יונחנה חוקף $\mathfrak{F}^{s}$  כחלק מן המלחמה על הטקסט היני  $oldsymbol{eta}$ נתקבע במחזורים סיפור ר׳ אמנון. מקורו של הסיפור בפייטן ופרשן הפיוכ 🕲 למסור מסורות שונוח על הפיוטים ומחבריהם. בסיפורו מועלים שמותיהכ 多) של חכמים שחיו מאה שנה לפני ומנו. את דבריו של ר׳ אפרים מוסר ר׳ יצחי

המפורסם, ר' אפרים בר יעקב מבון שהיה במסע הצלב השני (1146) וידע

ווע מיתולוגיה יהנדית בפיוטי הקליר

242

בארץ נוברים ומפשפשים בשמים מפארים ומרוממים

בשמים מכסים את עיניהם מראות

9 בארץ מביטים בלא בושה בזוהר הנפלא<sup>נג</sup>

אב הכנסייה מתריע כנגד ריבוי החקירה והדרישה בקרב בני האדם, שאינם כירוע חפץ. את כינויי המלאכים הרו־איבריים הפייטן מביא ררך קבע אחר מסוגלים לקבל על עצמם עול מלכוח שמים מחוך החלהבות והשלמה כמו המלאכים. גישחו שונה לחלוטין מן הגישה היהורית. הפייטן היהורי מציג את המלאכים כמי שאימה ופחר הם בלבר מפעילים אותם, ובאלה אין לאל אות היחס בי״ת המלווה את צירוף הקבע הפותח 'אשר אימתך', והוא חותם בצירוף הקבוע 'ומוראך עליהם'. הצירוף 'ואבית תהילה' עומר לעומת ואת דרך קבע בראש כינויי הארם, שבראשם מילח־היחס 'מן', וההכרוה המכרעת

安) יסורין קשין מאהבה: המעשה קשור בלשונו של ר' אמנון ממש ובריבוו

באתואר ויפה מראה: ונקרא שמו אמנון 'כי האמין באל חי וסבל על אמונחו.

בן שיצא מפיו בשגנה ראשר לא יכול עור לחקנו ער שקירש שם שמים וחיבו ש) כביכול פיוט מיוחר שבו הצריק עליו את הרין. ומעשה שהיה כך היה.

לרחות את ההגמון בקש ואמר לו שיחן לו שלושה ימים כדי להרהר בדבו

אחר שהפציר ההגמון ברב אמנון הרבה שימיר את רחו, ביקש פעם אחת

יוכרי לרחותם ברבר אמר כן; אבל כשיצא מלפני ההגמון והיה בינו לבין

עצמו חרה לו הרבר מאור. כיצר יצא מפיו לשון ספק שכוה, שכביכול יש מקום למחשבה בעניין עקרוני כל כך. וביום השלישי כאשר זימן אוחו ההגמון אליו סירב ר' אמנון להופיע בפניו. וכשהובא לפני ההגמון בעק כורחו הקרים וחרץ את גור דין עצמו, כי הלשון אשר כיובה אחת רינר

(9) בר משה מוינה (בן המחצית הראשונה של המאה השלוש־עשרה) בספר ׳אוו (בהלכות ראש־השנה, סימן רעו. "ל ערותו של ר' אפרים מתייחסת לעיר (ע) מנוצא שבה חי לרכריו ר' איירי יייבי יייבי.

מסחיים ברשימה כמעט פרריגמטית: והיא תהלחי, והיא תהלתו, והיא ההלחך. ההלחו של אלוהים מתגרלת לפי עמיחי ככל שהארם אומלל יוחר. הגב מעין 'מוסכניק' העסוק בתיקון כלשהו מתחת לתבל. הארם המבקש לראות אותו כולו נאלץ להסתפק בסוליות נעליו, וגם זו אבוי עוד תהילה מתהילותיו. הארם הנופל לאחר עמל יומו עם כיבוי האור עיף על המיטה יוהיא חהילתך. חותמת אותם שלו. <sup>24</sup> השיר נושא בכותרת המשנה שלו את ההכרוה החסודה 'מחוך פיוט לימים הנוראים: כל מחרוות ומחרוות בשיר מסחיימת באחר הצירופים יוהיא תהלחך, והיא תהלחרי, או: יוהיא תהלחך, והיא תהלחיי, והשיר כולו ובניגור למה שקרה בגן הערן אצל עמיחי אלוהים מתחבא והארם צועק יאיבהי – והיא ההלחך. כהמשך עמיחי רואה את אלוהים שוכב תמיד על רואה בכך את תהילתו שלו, והאישה המוציאה עכשיו משהו מן המקרו חהילחה באופן אירוני בכך שהיא 'מוארת מתוכו באור שמעולם אחר'. השיו חותם ברשימה פרורית המתריעה כנגר בטחונם האוטומטי של המאמינים. על-פי הפיוט הקרום ׳והיא תהילתך׳ כתב יהורה עמיחי אח ׳והיא תהילתך

> .25 הסילוק הקלירי היה ירוע עריין במנהג צרפת הקרמון שעבר מן העולם. ראר והוסיף כלוק שלו, ואח"ב נשמט כלוק של קליר וכלוק "ונחנה חוקף" לקח אח השירה והפיום, ב, עמי 200 : ישהיה לקרובה זו "סלוק" של קליר ובא אכנון כתכ־יד אוקספורד 2011 – פירוש למחזור צרפת, רפים 65-66. וראה אוצר

להיחתך. אבל ההגמון לא כך גרם. שכן לטעמו הלשון היטב ריברה, אכל

הרגלים אשר לא באו כזמן המיוער רינן להיקצץ וגם יתר ראשי איברים.

.26 ראה *אור זרוע*, זיטומיר חרכ״ב, חלק ב, סג ע״א, וראה אנ״צ רוח, ׳ונחנה חקן והעיר מגנצאי, הדואר, מג (חשכ"ר), עמי 186-186, וראה עור מי שמלצר, ידקרוקי סופרים: שם, עמי 184.

בגן הנן מושָב עליון הַרִיעַ הַרִיעַ כְּלִי חִמְּרָה... שבח תשבח כלך שעליר

כְשְׁמְתַת חָתַן בְבֵּית חִופְּתוּ (היכלות רכתי ב, ה, עמ' ע)

 הרברים נאמרים מפי האל בכבודו ובעצמו בלשון חוכחת כנגו המלאכים
 ואינה חלק מדרשות הכתובים נוסח חז"ל. הפייטן משחף אותנו בדרמה
 השמימית כאשר האל מוכיח את המלאכים ביום הרין על שהם מערערים על
 ויבוים של ישראל אהוביו ברין. בין השאר האל טוען, שאפילו את ומנו של ששכנו ער ימינו, אבל היא חסרה משום מה את החלק החשוב והאקסטטי
 החוחם את הקרושתא והנקרא סילוק (מלשון התעלות ועלייה). במקומו
 גילים לומר את הסילוק הישן והטוב ינותנה חוקף. שהמלאכים עושים לפיו שעריצים את האל קוראים בשם ישראל: 'ומְוְכִינִי שם יְעֵּקְבְּ / יְעִייצוּךְ אָלְהִי שׁׁ יְעֵיבְּ / יְעִייצוּךְ אָלְהִי שׁׁ יְעֵרִאִי (פֿינִטִי יְנִי, א, עמ' 109-180, וכן שם, עמ' 22.5." מבחינת הרעיון אין יביל היר יונתנה חוקףי להיכתב על ידי יניי, ובקטעי גניוה קדומים אכן שול משמש יונתנה חוקףי סילוק לקרושתא היויית לראש־השנה." בסלוק  $\mathfrak D$  הטקסט הפיוטי המתפרסם כאן לראשונה נתגלה במקורות הגניוה.  $\mathfrak D$  במקורו שימש כחלק האחרון והאקסטטי של הקרושתא הקלירית לראש השנה 'אופר' ש' שימש כחלק האחרון והאקסטטי של הקרושתא הקלירית לראש השנשת במנהג שהטקסט הוה הוא שיאה משמשת במנהג  $\mathcal{D}$ בהכנעה את רצון האל. גם לפי יניי בסילוקיו המלאכים בשעה שהם ב) הקלירי לעומח ואת מוצגח בהרגשה קנאח המלאכים בעליונוחם של ישראל. מעריצים את האל קוראים בשם ישראל: ׳ומָזְכִּירִי שִׁם יַעַקְבּ / יַעָּרִיצִוּף אָלִהִי

גילה ושיחור אותו מר בנימין לפלר, מעוברי האקרמיה ללשון העברית בירושלים, אשר תורתי אמורה לו גם כאן, על־פי כתכ־יד אוקספורר נ? .C. דף

וראה אי גרינוולר, 'פיוטי יניי וספרות יוררי מרכבה', מרכיץ, לו (חשכ"ו), עמ' 33 (רשימת נויבאואר 3.7883), וכן כתביד קימברידג׳ 59 אס? SN S-T. 72. והשווה בסילוק לפי מנהג רומניה שהוא בנראה של יוחנן הכוהן: ובשורם מלאכי מרומים / כי תצריק ברין מוכתמים... יפצחו פה ויהיו

ראה *פיוטי יניי, ב, עמי 201–201.* יויאה כ"י קימברידג' S H 8 6.T, וכן כ"י ניר מרוממים (מחזור ליום־הכיפורים, עמ' 998). יורק 11316, והשווה קטעי פיוט בניקור ארץ־ישראלי, עמ׳ 33. והשווה בי לפלר, יפיוטי יניי בעיבורו של פלטיאל בן אפרים: אסופות (עומר לראות אור). וראה עור ני וירר, התנכשות נוסח התפילה במזרח ובמערב: קובץ מאמרים, ירוישלים תשנ"ח, א, עמ' 441-444.

.24

.23

ראה Ohrysostom, On the Incomprehensible Nature of God אור Chrysostom.

ראה יהורה עמיחי, *במרחק שתי חקווח – שירים*, חל־אביב חשי״ח, עמ׳ 11־ 18, ונכלל גם בחוך: שירים 1948-1948, ירושלים וחל־אביב חשל־יו, עמ' 11 37. חורחי לר"ר אי הירשפלר על שחלק עמי מתובנותיו בהבנת השיר.

(cd. P. Harkins), Washington, D.C., 1982, p. 66.

61.

18

### Source #13: The struggle with Martyrdom

### 1. Rambam Ysodei haTorah:5

### הלכה א

כל בית ישראל מצווין על קדוש השם הגדול הזה שנאמר ונקדשתי בתוך בני ישראל, ומוזהרין שלא לחללו שנאמר ולא תחללו את שם קדשי, כיצד כשיעמוד עובד כוכבים ויאנוס את ישראל לעבור על אחת מכל מצות האמורות בתורה או יהרגנו יעבור ואל יהרג שנאמר במצות אשר יעשה אותם האדם וחי בהם, וחי בהם ולא שימות בהם, ואם מת ולא עבר הרי זה מתחייב בנפשו.

### הלכה ב

במה דברים אמורים בשאר מצות חוץ מעבודת כוכבים וגלוי עריות ושפיכת דמים, אבל שלש עבירות אלו אם יאמר לו עבור על אחת מהן או תהרג, יהרג ואל יעבור, במה דברים אמורים ביתות אלו אם יאמר לו עבור על אחת מהן או תהרג, יהרג ואל יעבור, במה דברים או לבשל לו ביתו בשבת או לבשל לו ביתו שהעובד כוכבים מתכוין להנאת עצמו, כגון שאנסו לבנות לו ביתו בלבד, אם היה תבשילו, או אנס אשה לבועלה וכיוצא בזה, אבל אם נתכוין להעבירו על המצות בלבד, ואם אנסו להעבירו בעשרה מישראל יעבור ואל יעבור, ואפילו לא נתכוין להעבירו אלא על מצוה משאר מצות בלבד.

### הלכה ג

וכל הדברים האלו שלא בשעת הגזרה אבל בשעת הגזרה והוא שיעמוד מלך רשע כנבוכדנצר וחביריו ויגזור גזרה על ישראל לבטל דתם או מצוה מן המצות, יהרג ואל יעבור אפילו על אחת משאר מצות בין נאנס בתוך עשרה בין נאנס בינו לבין עובדי כוכבים.

### הלכה ד

כל מי שנאמר בו יעבור ואל יהרג ונהרג ולא עבר הרי זה מתחייב בנפשו, וכל מי שנאמר בו יהרג ואל יעבור ונהרג ולא עבר הרי זה קידש את השם, ואם היה בעשרה מישראל הרי זה קידש את השם ברבים כדניאל חנניה מישאל ועזריה ורבי עקיבא וחביריו, ואלו הן הרוגי מלכות שאין מעלה על מעלתן, ועליהן נאמר כי עליך הורגנו כל היום נחשבנו כצאן טבחה, ועליהם נאמר אספו לי חסידי כורתי בריתי עלי זבח, וכל מי שנאמר בו יהרג ואל יעבור ועבר ולא נהרג הרי זה מחלל את השם, ואם היה בעשרה מישראל הרי זה חילל את השם ברבים ובטל מצות עשה שהיא קידוש השם ועבר על מצות לא תעשה שהיא חלול השם, ואעפ"כ מפני שעבר באונס אין מלקין אותו ואין צריך לומר שאין ממיתין אותו בית דין אפילו הרג באונס, שאין מלקין וממיתין אלא לעובר ברצונו ובעדים והתראה שנאמר בנותן מזרעו למולך ונתתי אני את פני באיש ההוא מפי השמועה למדו ההוא לא אנוס ולא שוגג ולא מוטעה, ומה אם עבודת כוכבים שהיא חמורה מן הכל העובד אותה באונס אינו חייב כרת ואין צריך לומר עבודת כוכבים שהיא חמורה מצות האמורות בתורה, ובעריות הוא אומר ולנערה לא תעשה דבר, אבל אם יכול למלט נפשו ולברוח מתחת יד המלך הרשע ואינו עושה הנה הוא ככלב שב דבר, אבל אם יכול למלט נפשו ולברוח מתחת יד המלך הרשע ואינו עושה הנה הוא ככלב שב התחתונה של גיהנם.

### 2. Ba'alei Hatosafot

### תוספות מסכת עבודה זרה דף יח עמוד א.A

ואל יחבל עצמו - אור"ת דהיכא שיראים פן יעבירום עובדי כוכבים לעבירה כגון ע"י יסורין שלא יוכל לעמוד בהם אז הוא מצוה לחבל בעצמו כי ההיא דגיטין (דף נו:) גבי ילדים שנשבו לקלון שהטילו עצמם לים (וע"ע תוס' גיטין דף נו: ד"ה קפצו).

# א מסכת עבודה זרה דף יח עמוד א B. חידושי הריטב"א מסכת

הא דאמרינן בהגדה דר' חנינא בן תרדיון מוטב יטלנה מי שנתנה ולא אחבול בעצמי. כתוב בגליוני התוספות שהיה אומר ר"ת דהיכא שמתירא שלא יכריחוהו לעבור על דת מותר לחבול בעצמו, והכי איתא במדרש (ב"ר ל"ד י"ד) כתיב (בראשית ט' ה') אך את דמכם לנפשותיכם אדרוש מכאן אזהרה לאדם שלא יחבול בעצמו. יכול אפי' כשאול מלך ישראל, פירוש שחבל בעצמו מפני שהיה מתירא שמא יעבירוהו על דת, תלמוד לומר אך מיעט, דבכי האי גונא שרי, ומכאן לומדין לשחוט הנערים בגזירות מפני העברת הדת, ע"כ מצאתי בגליוני התוספות, והם דברים שצריכין תלמוד ועיון גדול, אלא שכבר הורה זקן, ושמענו בשם גדולי צרפת שהתירו כן הלכה למעשה. (א"ה, עי' דעת זקנים מבעלי התוספות בפסוק הנ"ל).

### תוספות מסכת בבא קמא דף צא עמוד ב.C

אלא האי תנא הוא דתניא מקרעין כו' - וא"ת ומאי ס"ד השתא וכי על זה צריך להביא ראיה דמקרע בגדים עובר משום בל תשחית ואור"י דאין מביא ראיה אלא שאסור לחבול אפי' לצורך כגון אשה שטפחה על ראשה וכן ההיא דאך את דמכם שהרג את עצמו בשביל שום דבר שירא וכן מקרע על המת זהו לצורך.

מוטב יטלנה מי שנתנה ואל יחבל בעצמו. א ו ר " ת דבמקום .D שמתיירא פן יכריהוהו לעבור : דת שרי כהנהו דפ׳ הניזקין ") שנשבו לקלון וקפצו לתוך הים. ועוד אמרי׳ במדרש ") יכול כשאול ת"ל אך ").

שיטלנה מישנתנה ואל יחבול היא בעצמו.

וארד יעקב החיכי החובל ותורנ את

עצמו מחמת שטתיירא שלא יכפוהו הנוים עיו

איסוריי ומכות ומתה רעה יותר לעבור ע התורה

וירא שלא יוכל לעמוד בהם מותר (ענ) כגון

קפצו כולם ונפלו לתוך הים הניטין (הף ניזו)

האינ המשם אין ראיה כיכ שעיב היי יכולים

השבאים לנהוג בהם קלון בדאמר שנשבו לקלון

מים סברא היא דשרו ומצוה היא:

תוספות ר אלחנן.E

בבא קמא פ"ח דף צא.-צא: סימן נט-ם

רחשיב דבפרק האורג (שם ק״ה ע״ב) להטיל אימה בתוך ביתו, הכא נמי מותר לחבול בעצמו מחמת צורך אחר.

🔾 וַלָּי נראה, דהלכה כמתניתין, שאסור לחבול ולבייש בעצמו. דמתניחין עיקר לגבי ברייתא. וכן הרי״ף והרא״ש לא הביאו רק המשנה. וא״כ אפילו לצורך אוסור. דהא מעשה 🕄 דרבי עקיבא לצורך ממון היה. ואפילו הכי אמר רבי עקיבא 🖳 שאינו רשאי לחבול בעצמו. וק"ו חבלה ממש, וכן האי קרא 🕏 ררשינן בגמרא בהאי סוגיא. אך את דמכם לנפשותיכם אדרוש 🍪 תכניס בו האש, ותצא נשמתך במהרה. אמר, מוטב שיטלנה $oldsymbol{Q}$ מי שנתנה, ואל יחבול בעצמו. אבל בקש לאחרים לקרב שמיתתו. ומ״מ אם מתיירא שלא יענו אותו על יהודים אחרים. ויאבדו ח״ו כמה נפשות מישראל. כמו שיש מקצת מושלים 🔞 על דבר שקר, שמענין יהודי אחד על הכלל. ואחד יאבד לשבעו״ה הרבה, מותר להרוג בעצמו, ואולי שאול ע״ה כיון על ה שנפל על חרבו (ש"א ל"א, ד"). שסבר אם יפול חי בידם יתעללו בו, ויענו אותו. ומסתמא בני ישראל לא יכולים ראות ולשמוע בצרת המלך, ולא יעמדו על נפשם מלנקום קקמתו ולהצילו. ויפלו כמה רבבות מישראל. והוא כבר ידע פון אמר קרא, פן עליו הגזירה, שלא ימלט מהם. ועל זה אמר קרא, פן , אותי, וממיתים אותי, שבסוף ידקרוני, וממיתים אותי, מתר לחבול בי קודם מיתה, ולפקוח נפש אחרים מותר לחבול נצמו. וגם אפשר משום כבוד מלך משוח ה׳. שאין ראוי שימות בידי הערלים, ויעשו בו מיתת עינוי ובזיון, והוא חילול ה׳ בדת אמונתנו.

שמצאתי כתוב בשם הריטב"א ז"ל (עין יעקב ע"ז י"ח ע"א) וז״ל, הא בָּאמרינן בהגדה דר׳ חנינא בן תרדיון, מוטב 🥨 שיטלנה מי שנתנה, ולא אחבול בעצמי. כתוב בגליוני התו׳, שהיה אומר רדת ז"ל, היכא דמתיירא שלא יכריחוהו לעבור קול דת. מותר לתבל בעצמו, והכי איתא במדרש (ב״ר ל״ד, י״ט) ברתיב (בראשית ט׳ ה׳) אך את דמכם לנפשותכם אדרוש, מכאן וזהרה לאדם שלא יחבול בעצמו. יכול אפילו כשאול מלך שראל, ת״ל אך מיעוט. פירש שחבל בעצמו, מפני שהיה ומרים שמא יעבירוהו על דת. דבכה"ג שרי, ומכאן לומרים לשחוט הנערים בגזירות, מפני העברת דת. ע״כ מצאתי ً

שכבר שצריכין תלמוד ועיון. אלא שכבר הורה זקן, ושמענו בשם גדולי צרפת, שהתירו בו הלכה למעשה עכ"ל. אבל כבר מוכח מדעת ר"י (חוד"ה אלא) שאינו. שכתב אסור להרוג את עצמו מפני שירא. ומדכתב סתם שירא, משמע אפילו מיראת שמים, שלא־זעבורוהו על דת. 🤩 וכן הרא"ש (ע"ז שם) לא התיר אלא להניח עצמו ליהרג, וזה 💪 אינו קרוי חובל בעצמו. אבל לא שיחבול בעצמו. וגם דעת 🕏 שאול לא היה כן כמו שכתב. דא"כ לא היה רוצה לקיים (בראשית ט׳, ה׳) אמר ר׳ אליעזר, מיד נפשותיכם אדרוש. היינו 👲 המקרא בכל לבבך ובכל נפשך. כמו ר׳ עקיבא, שהיה מצטער 🗘 נמי שאסור להרוג את עצמו בשביל שום דבר שירא. וכן פסק 🌝 על זה, וגם לישנא דקרא לא משמעת כלל, משום שיעברוהו 🕲 ר״י להדיא (חור״ה אלא). ונראה, אפילו אם נתפס בידי גוים. 🛈 על דת. אלא שלא יעללו בו, לצערו ולענות אותו. כמו 🎷 ומתיירא שלא יענו אותו עד שיעבוד ע״ז. מ״מ לא ימית את 😉 שנאמר פן יבואו הערלים ויתעללו בי. ואפשר שהוא מפרש (ל׳) עצמו. ויסבול כל העינויים לפי כחו, והבא לטהר מסייעים לו. 💰 ויתעללו בי על עבירות, ועל זה היה מתיירא. הלא אמר 🛈 ואולי יכול לקבל הענויים. ואף שאמרינן (כחובות ל"ג ע"ב)  $\mathcal{W}$  ודקרני, וזה עניין מיתה, וכן תרגום יהונתן וקטלוני. אלא הוא arphiאלמלא נגדינהו לחנניא מישאל ועזריה כבר פלחו לצלמא. 🏕 מטעמא שכתבתי. ועל זה מיעט במדרש לעיל אך לנפשותיכם. אבל לא כיון המדרש שהיה שאול עושה מפני העברת דת. עשה האל פיון המדרש שהיה שאול עושה מפני העברת דת. עשוי אלא לכבוד המלך, ולא היה ע"ז ממש אבל אם היה ע"ן וק"ו שאסור בשעת הגזירה לשחוט את בניו, כדי שלא יטמאו שע"ז ממש. ח"ו שלא היו מקבלים העינוים, דהא ר׳ עקיבא היו אותם בשמד. כי אפילו בעצמו אין אדם רשאי לחבול, ק"ו סורקים את בשרו במסרק של ברזל (בוכות ס"א ע"ב). ואמר כל 🔑 <u>באחרים.</u> ומסתמא אם (אינם) ראוים וזוכים לכך יחזרו 🖒 מי הייתי מצטער על פסוק זה, אימתי יבא לידי ואקיימנה. 🍎 מעצמן, ועכשיו הן אנוסים, ופטורים לגמרי, וג״כ רוב 🎉 בכל לבבך ובכל נפשך (תו׳ פרק אלו נערות). וג״כ אין דרך 🥨 האנוסים הוזרים אחר כמה שנים. ולפעמים בניהם חוזרים. מלכות לענות אותו על שיעבוד ע"ז. אלא דנין אותו, או 😥 ומ"מ יכול להצית את הבית, כדי שישרפו הוא ובניו בעת שריפה, או במיתה חמורה. וא״כ יהרג ואל יעבור, וזה אינו  $(\mathcal{E})$  הגזירה, וזה אינו קרוי חובל בעצמו. אלא כמו שהניח עצמו $(\mathcal{I})$ 🕰 רוי חובל בעצמו, כמו שכתב הרא״ש בפרק אין מעמידין 🚱 ליהרג, וזהו מותר. ור׳ חנינא בן תרדיון נמי ביקש לקרב 🕰 (עלייז פייב סימן ביי). שאין קרוי חובל בעצמו כשמניח עצמו ליהרג 🙆 מיתתו. רק שלא רצה לעשות בגופו. כגון לפתוח פיו, ולקבל מכר׳. אבל בעצמו פשיטא אסור. וכן מצינו להדיא בפ״ק דע״ז 💯 האש, דהוי כחובל בגופו ממש. ועוד מסקינן (צ״א ע״כ) שאסור מיא גבי ר' חנינא בן תרדיון, שא"ל תלמידיו, ר' פתח פיך 🗹 לקרוע על המת יותר מדאי. משום בל תשחית, אע"פ שעושה 🥱 לצורך מצוה. ומ״מ משום כבוד ת״ח אין שיעור לדבר, ואין נקרא יותר מדאי. כדאיתא במ"ק (כיד עיא) דשמואל קרע על רב שלש עשרה אצטלי דמילתא:

ם. דין מי שקדם מעשה מצוה של חבירו. והוא טען אתה צויתה לי כו', ואם לא צוהו הייב י' זהוכים, ושכר מצוה או ברכה הכל שוה, והרבה חילוקים מזה, ואם דנים עכשיו. ומי שנדר לחבירו למול בנו, או שיהיה בעל ברית, וחוזר בו כו', או היה רגיל מתחילה ליתן לו, אם יכול הבעל לחזור כו':

תני רבה בר בר חנה (צ"א ע"כ), ראובן אמר לשמעון שורי הרגת, נטיעותי קצצת. ושמעון אמר, אתה אמרת לי להורגו, אתה אמרת לקוצצו, פטור, ופריך, כל כמיניה, א״כ לא שבקת חיי לכל בריה, ואפי׳ נותן קצת טעם לדבר למה צוהו. מ״מ לא יהיה נאמן. אלא איירי כשור שהרג את האדם, שעומד להריגה, כך פירש רש"י, ואיירי בומן הזה. דאל"כ אסור להורגו, וצריך לסוקלו, לדונו בכ"ג לכ"ע, ואפילו לרבי אליעזר דסבר בפ״ק דסנהדרין (ב׳ ע״א) כל הקודם להרגו זכה. היינו דוקא בה׳ חיות, הארי והדוב כו׳, ואפ״ה לית הלכתא כותיה, וגבי בהמה כ״ע מודו, אלא בזמן הזה, דליכא כ״ג לדון אותו. ומ״מ אסור להשהותו, משום לא תשים דמים בביתך (דברים כ"ב, ח"). וא"כ אפילו לא המית כלל, רק שהוא נגחן ומועד להזיק הבריות, אסור להשהותו. וכן פי׳ הרמב״ם (ה׳ חובל פ״ז הי״ג) והרא״ש (סימן י״ר).

והאי שורי הרגת לאו דוקא. דא״כ יטען עליו, אני הייתי שוחטו לאוכלו, ואת הרגת. דבודאי אינו אסור בהנאה,

### Source 14: The Ten Martyrs

### [Oxford, Paris & Vatican edition] תלמוד בבלי מסכת ברכות דף סא עמוד ב. A

בשעה שהוציאו את רבי עקיבא להריגה זמן קריאת שמע היה, והיו סורקים את בשרו במסרקות של ברזל, והיה מקבל עליו עול מלכות שמים. אמרו לו תלמידיו: רבינו, עד כאן? אמר להם: כל ימי הייתי-מצטער על-[דורש את המקרא] פסוק זה בכל נפשך - אפילו נוטל את נשמתך, אמרתיי מתי יבא לידי ואקיימנו, ועכשיו שבא לידי לא אקיימנו! היה מאריך באחד עד שיצתה נשמתו באחד. יצתה בת קול ואמרה: אשריך רבי עקיבא שיצאה נשמתך באחד. אמרו מלאכי השרת לפני הקדוש ברוך הוא: זו תורה וזו שכרה! +תהלים י"ז+ ממתים ידך ה' ממתים וגו!! - אמר להם: חלקם בחיים. יצתה בת קול ואמרה: אשריך רבי עקיבא שאתה מזומן לחיי העולם הבא.

### תלמוד ירושלמי מסכת ברכות פרק ט הלכה ה. B

אלא כל יומי קריתי פסוק זה והייתי מצטער ואומר אימתי יבואו שלשתן לידי ואהבת את ה' אלהיך בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאודך

### תוספות מסכת סוטה דף לא עמוד א.C

גדול העושה מאהבה - בירושלמי (ברכות פ"ט) ר"ע הוה מתדין קמיה טורנוסרופוס הרשע אתת עונתא דקרית שמע שרי קרי וגחך א"ל סבא סבא או חרש אתה או מבעט ביסורין את א"ל תיפח רוחיה דההוא רשיעא לא חרש אנא ולא מבעט ביסורין אנא אלא כל ימי הייתי קורא הפסוק הזה ואהבת את ה' אלהיך בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאודך רחמתיה בכל לבי רחמתיה בכל נפשיר בכל נפשיר רחמתיה בכל נפשיר וכיון דמטי ליה בכל נפשיה ואתיא ענתיה דקרית שמע ולא איפליג עליה בגין כן אנא קרי וגחיך

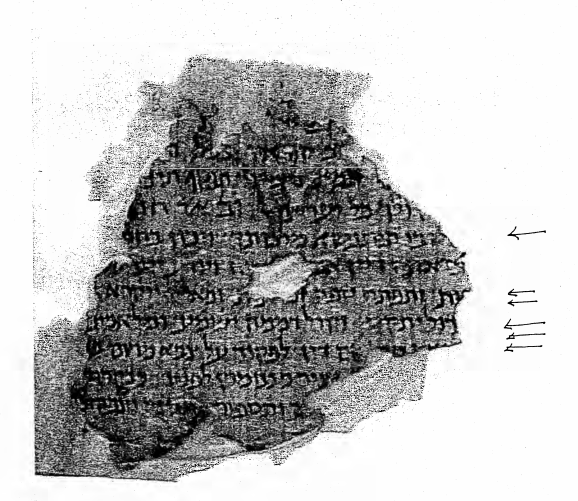
### Source #15: Following the Midrash/Yerusalmi not the Bavli

### תוספות מסכת חגיגה דף יג עמוד א

ורגלי החיות כנגד כולם - יש מגיהין בקדושתא שיסד הקליר וחיות אשר הנה מרובעות לכסא כף רגל חמש מאות וחמש עשרה ומוחקים הוי"ו ואומרים כי כן עולה לפי חשבון שבכאן למנין ז' רקיעים וח' אוירים הוא ט"ו פעמים ת"ק והיינו מנין ישרה ש"ר ת"ק וי"ה לסימנא שכן עולה ט"ו פעמים כך ומיהו בחנם מחקוהו שיסד דבריו ע"פ הירושלמי דהרואה א"ר לוי מארץ ועד לרקיע מהלך ת"ק שנה אמר ר' ברכיה ור' חלבו בש"ר (בא) סמוקה גדול מזה רגל אחד כמנין ישר"ה ראה כמה גבוה מעולמו כו' משמע כמנין שיסד ת"ק ט"ו וכן היה דרכו שבכמה מקומות היה מניח שיטת הש"ס שלנו כדי לאחוז שיטת הש"ס ירושלמי שהוא היה תנא והוא היה ר"א ברבי שמעון דקרי עליה מכל אבקת רוכל תנא קרא קרובץ ופייטן (ויקרא רבה פ"ל) ובימיו מקדשים ע"פ הראייה שמעולם לא יסד רק קרובץ מיום (אחד).

Pre Talmudic period

Adler catalog ENA 2131\_6V



÷

יום הקלו הויורין יוית שיוםיפופנר השוגג וחור חיב כעל כשע חתה משפח על ירי חתייתירו שתיום ביסע ביקים היורץ ני האי דיין ואוכה על פשים-יורם דוקויותעוער שנפיויה ויונבי היודעוער וטתבוחותם וטתב זה הרין וחותם זה הפסק ייש פוני יותה זכאי אישופונ יהה חייב ירן די שחותם עיו ותער להשטחות ל זה יוסב כי להופים היילו מחיין שהויו יושכ על כפיו הרין ביוית כייתל חעשה היות יניין הילהים טיטפט על לעלם איינן יום טוכ ויום יעשיוין שסוה לעש כ זוני ט הנשטות שירה ששה כין שנחתמן וכות וסתביו שלשה ספים נפתרין ניים השנה ונייוילין יקריו וחודביר לאות של שי יחתוכם ופרעת ליודה ויששהן ולק עד ש ספי הזכועת, שטיומת וחונה ניה וניחע וטה יני ימה כשנין שלעורי יחועיני ועל ספין יסתע שלם וכשופי גחליתוע : שייםידין בקישיותי כיו יום דין וקול הנית. ישייעיה הררקולו של הקוהקול שיוואר לפיליא של מעלה שוטתוקוניי שיכע וישויש וברןשלה מהשלחת היש קול היינה הקה עיו ויורום ולייש פער וכיין ישכ כדר ויחם ווייחת שהוח יודעוש יטתב וחותם ליריודם טייין לכעל עפש כי יום לשתוק ויילו כי חפון וחיל ותעור ייחחן הפני שירש שבליום בין איה דה קול דמי ואונים אין ניו אינין הנהיום

יוה כתב הדי יופרים ישש שסיחק ועשה יסד לייישן ייין ביים שהיה עשיר וריוחם ישה מקור ויפה הייוה ויישו ש השרים וייוייו או יום יום להפון ולשוב לייוישם ולייושית בל הפון ולשוב לייוישם ולייושית בל הפון ולשוב לייוישם ולייושית בל הפון ולשוב לייוישם ולייושית לייות ליו זרין וסהגע החין שלה מעטרו וייע ליו זרין וסהגע החין שלה מעטר וייע היע וייזויר יולין התעשה חפע ליהפך וייע היע וייזויר לו חם ועלום לייישועשה ועל פרן ופרן שקויעען לו שיולור וועל פרן פרן שקויעען לו שיולור וועל פרן פרן שקויעען לו שיולור וועל פרן ופרן שקויעען לו שיולור וועל החים ועליגן יוחד ומער יייש השנה ישה החסיר לתביוו לייחר לפני יוון הקרש ייעל החוןון עשון ויסד זה הפילוך ויייר ויויעע כי לקח שוות יולהים מלון ייווי וייונים לייווי ווות יולהים מלון ייווי ווויונים בל החווים

תיקוי קחשות היום לשו מיפור מיוושעת היום לשו

חיתנוניות הענון ומיו שביהן ישקות היו קרושת היום וייפיש והולך היהו קרושת יפ הייועיו וייום וייפיש ביונה איום ועייוה ייוש השנה ום תנשיו וילפתר שבייוש הטל אייליפן ישי להל איווירין לפנו וילפות ושופות לשון הויקייו הויו ותנשיו וילטת ויוחריו יסר ום תנשיו וילטתר וייםן כחסר מיור של והוק מסר כסיו ותשב עליו פן מיוית ייפיש והולן ייפני אה יושב עליו הי ביווית כיהויו דיין וייונים ויורעושר יילך מיו ורם שיושב ורן של הפייה יויע יושב שיו פווית לפי שייע יורעלרון דינן שלב פי לייוה עים ישפט וליישיעיום יוכח

year 1205

वं वार्यात होत्री अध्याताल वर्षाताल এন ব্যক্ত ভারচার গ্রেম বিজ্ঞান চিচ্চা שונה לו פוסטונת ליכושוני ליפוש מושו העל הירים לעוצר לכאי שבאו ב החבל ומחרים להחמבן ולאו הו מוא क्षान वास खवाद मेस ब्रिय שינון בן יהלו שנבנסו להמני על אחת פינה ובניה: ישב מתהלך מנקיה ארוחול מין הרכב והמעת שאל מני ונה עשו הדילו כפיקי ייל החאית אועותיו חול הנבא עד יכן ועוום तायटवार्षा मात्ववार्य वर्ष कि שהואה לחם אוערות אהי שהו אומכי והצל את בשן ו יריר יאטיהו ימיק מעור היה ירקרן אחרין בשפל אוץ חשא שלא טחמעליטעל חנבי נהגסיונ מועוקים בחסירים: רעום כנה אונה שם כתונעום העום נחן מה יום: ונתנהתוקתקדוש

חום: מלך ומפרש ממן קרשתן: כיי מא ערמ ואינס: וכן דולט ומפט שיום म् त्रास का त्रया व्यापः । वि त्यर्थ מלטבר שבאש השובה הן מוולים והק विषयित्र द्यावी रिवा त्राह्म र המקר מא ומעשו גובן: והעב עליו अम्पर (वार् हरं । दिव वित क्या נמני מפע מה הל משב שממהיי פ פוא דין תנופח מדעוע: מוך בשו נהס בשתטבפרן אין יושב באמנה שמיא יאל לכון בין אמכ किराधादाय मि दिले निर्माद प्राची ישוש והמשמע איש אמה אכר הן הוא מין אחה: וריין נמונים פש भारत वित्र व्याप्त विश्व स्तरं संदर्भ פורעוער לופרבותונבינואין מר שחורם עמון וופוער כל העובתוב וכל הרבל הללו עבמים שבמי יושב

and the first of the same CONTRACTION OF THE PARTY OF THE त्वास्त्र होती गति है स्टेश्टर स्वास्त्र होती गति है स्टेश्टर न्त्री खारळल्याः निर्धिकर्वकरणाण्य तादनारी खीतने ३ व्यसिद्धा लखारे । । य क्त है। है स्टिक्स के किल्ला है है। द्वार तथा है विकास के निर्मा करें क्रिक्ष काल काल है। פני נשניים לא זס בעיש של של रित्यों नमें थकः हर व्यक्षित क्रिक्षा त्या तथा अन्तर हत्या विभावति בשטך ברין: ענבסמי מואי וופיס टार वावतं वर्णवा एक वावारं रुपे १८११ ו בשל ועין מעל חבני ליום בשם ל אוע או ברכמים מכשון צוחה השה תפיל הנשול נינהן: נטלשתן על ברתו אחד: ריכשן עני משר נקל שמי עליהן ניתפלוו יקני תפילה ונהנען שני הרי עוקה כיא אני כינון אומוה פטך י ניעובאי ט נוורס הועה י הני תשונה: לי בשמק ל היונקר תינת פ שר רכר הותי שנו לעינו מסן של מען שעם למשת שמע בי מעור מ । त्यंति दियां रिक्षा वि : वय वसर्व נקרא ש מהלוך יבנו ע הוא מיבהרב त्यत विक । भूत रियादः वर्ष हर्वा כמע ג הלדני שענ שלא יפעוס יחשל ארה פעצים רעלט בשט אן ארהולי הן כל אלה יפעל בעניים ושלא עם נכהו ואן ו (אחר שמכה חב של מוס אכחורה בתשונה מירותה מו לרצות בשלו מחו ביעה המוכי כשם שאל המאחר אוני מום राज्या । जिल्लाम एक अर्ज लासंस्थानक (१,५००मू वर्षा कर भारताल नार हिन्स व्यवस्थानिक विकास विकास विकास מקבן יכים שא העצא כלמשאומן ב

# Machzor Prague 1522-1525



וּבְבֵּז הֹלְרַ הַּצְלָה קִּרְשָׁה בִי אַתַּה אָּיִעִבּוּ ְמֶּלֶר וּ

תקתקדשת היום כי הוא בוראואיום יובות בשא מילכותה יוּיִפוֹן בַּחָטֶר כִּסָאָרַ יִתַּשׁבֹ עַלַיוֹ בָּאֶמֶתַיּ אָמֶתֹּפִי אַתַּה הוא פיון ומוכיח ייודעוער יפותב והוהםי ותובוד בל הַנשפחות יותפתח ספר זכרונות יומיאליו יקרא יוחותם תַּבלאַרָם כּוֹ ובשופר גרול יתקע יוקול דמימה דקהי ישמע ומלאבים יחפוון יוהיל ורעדה יאחורן ייאמיהן הנה יוסרין ילפקוד על צבא מורום בדיני כי לאחפוב בעינור פריך וכל באי עולסיעבר זו לפנור בבני פורון ז בבֿסרת רועה עדרו מעכר צאנו תחת שבטרבן תעביר וְתָּסְפַר וְתַּכִינָה יְוִתְּבַּקור נָבָשׁ בַל חֵי יְתַּחְתּוֹךְ קִצְבַה לְבַל פַרווֶתּיך וִתְּכְתוֹב אֶת זְוַר דִיצָם: בראשהשבה וְפַּתַבּון יובִיום צום כיפור יַחַהַמון יבמַיה יַעְבִּרוּן יובמוה יפראן יבי יהיה יבי יבות ביי בקיצו ובי לא בְקיצוּ בִי בִּי במים מי באשמי בחרבומי בחיה מי ברעבומי בצמא יבר ברצשומי במונפה מי בחניקהומי בסקילה מיינות ומינטעי מיישקטומייטרהי מיישלוומייתיטרי מי יַצְשִירוֹמִי יַעְנִי מִייַרוֹםוֹמִיישַׁפַּלוּ

# ותשובה ותבלה וצרכה

בַּיַצְבִיִדִין אֶתּ רוּצְהַנְיֵירָהוּ

MUHZOr SaloNica 1555-1556

הגיוה או יורן בשפי אלשר גרפים אשולי גדיה חשה דיויו הן היפיאה והמשונה והיעק וט ושתן כפסוק יוחר ויפשע שני יושר שויי עליהם ויתכלו היי תבילה וכקשו פב היי יניקה טנויוני בערן יחדה פנך וישוט ייש ייוכן היעה הרי תשוכה ויוחיכן יוסלף יות שנב ויורפו יותיורים ועל מיש לשם ותשובה ותביה ויעלה כן פייעות כפסיותו נפש כום השויע עעות כל משיך כן תריאק תיכה זו פשר הציהויו שביו לפיש עבין טל יישה על שיורי ליישה טהל שהתשוכה ותבילה רעיקה ויעביין יותיוע המיה: משון מתרחע שיושיהי בן שיותה נקריום ויהוון כלור כן הייוחדת השה לשום ועח לריעה שער שליו תשום יחטיו חיודם פעיים ושלט של בייובהן פשיים שלט עם גבו זיון ליוחר שיונדה טעם על היורם יום הויו חוזר פנשונה יותה מיר יותה עח לרעתכי לין תחפין טיור כ תנות שלחי יוב צום יו יום יוחפוץ פיוות הרשומכי בהטיאן יויוה שעריום ייוהע החכה וו אום ישוכייירתוביו שם ייין יהיו חושין והולך ויום שביום יוחר לפני וייותע נייור תקבא ההד כי חטיוותו יושר שנה לי תוסנה עד כיום שום ייישע כ השייהע יעם וחש יושם לכי יונה ודעישם שיות הויוינים שיעות חדי לכשל היות ויד שרעת איה שסעום כיהן כשרוום ה היחטארן יוות שנפשעם חמוכשור משכיל שהוא בשר שבאו משויה מכר

רין לפוור שלינביו וירום כדיך לשון ויקייו חוו ביום התיו יפוריי על יעבו הייום בייו פאיום מעשר בדין ההד ושרים ליוזם שנשו לווי אפי אליוכים ליו וש פעיש וכן משויעויפני מה מיליוכים יחשון וחילורעד ייווחון מפנ שיודעם שכו יום דין כי לת יוט מבינן טין ול מיוי שום תעביר לשן שב ייון טתביו נייוש השנה פק לפיי שלם שביים לפיי כבביירון ויונירים וייי שייון הכיו תשיון ככב יייילו ז שיויניון יוחר יוחר וריש לקיש יואי שישו מתייון פי שיוותה ייעלה יני ויוים יטלים לשות נייום יוחר יוחר בבניוחת רביחורה אטווין מיילותשל ביתחר טעלין ביבין וויוון לשון ואוונלשורה שליו ישכח יופי שייה יוחת שביועושה עדרו שהויו ייכור יותטום טיוטויכןר הרועה עדין והייוך ויפורהוועה ערין ויעביר יבוע החתשפוו ווונה יצון יוחר יצון לידעניספרם כעצין של מלאטי יעבר תחתהשבע כן תעביר הליה שחין חלך כשר הם יכול לעשות כן אליוהה יות חשמן כל הנפשות טנבירך יופוד וחי מיה יעםרון יין העום וכייה יפאוןוויי בקייע וניי לין בקייע אניי רויה כון היונים שוליו ירות קורם זרין קייעימי יטח בנית וויי יעעפין נעונר טויטלטר והוליואי ישליו בבייוותעוגיוויי ישיפר למוין: יועהעירה כל ייה שוצור לרעה׳ ז ישביין יוותה תפילה ויניקה ותשוםה יניה תשונה ותפילה וינרקה מעבדין יותרוע

וערקה ותשוב

را ساد