Do We Know by When Mashiach Must Come?

Rabbi Netanel Wiederblank

### How *Mashiach* will Come

|  |  |
| --- | --- |
| **רמב"ם הלכות מלכים פרק יב** הלכה בוכל אלו הדברים וכיוצא בהן לא ידע אדם איך יהיו עד שיהיו, שדברים סתומין הן אצל הנביאים, **גם החכמים אין להם קבלה בדברים אלו**, אלא לפי הכרע הפסוקים, ולפיכך יש להם מחלוקת בדברים אלו, ועל כל פנים אין סדור הויית דברים אלו ולא דקדוקיהן עיקר בדת, ולעולם לא יתעסק אדם בדברי ההגדות, ולא יאריך במדרשות האמורים בענינים אלו וכיוצא בהן, ולא ישימם עיקר, שאין מביאין לא לידי יראה ולא לידי אהבה.  | All these and similar matters cannot be [clearly] known by man until they occur, for they are undefined in the words of the prophets. Even the sages have no established tradition regarding these matters beyond what is implied by the verses; hence, there is divergence of opinion among them.In any case, neither the sequence of these events nor their precise details are among the fundamental principles of the faith. One should not occupy himself at length with the *aggadot* and *midrashim* that deal with these and similar matters, nor should he deem them of prime importance, for they bring one to neither the awe nor the love [of God]. |

**ישעיהו פרק ס**

 (כב) הַקָּטֹן יִהְיֶה לָאֶלֶף וְהַצָּעִיר לְגוֹי עָצוּם אֲנִי יְקֹוָק **בְּעִתָּהּ אֲחִישֶׁנָּה**: [[1]](#footnote-1)

**תלמוד בבלי מסכת סנהדרין דף צח עמוד א**

אמר רבי אלכסנדרי: רבי יהושע בן לוי רמי, כתיב +ישעיהו ס'+ בעתה, וכתיב, אחישנה! זכו - אחישנה, לא זכו - בעתה.

R. Alexandri said: R. Yehoshua ben Levi pointed out a contradiction. It is written, “In its time [the messiah will come],” while it also is written, “I [Hashem] will hasten it.” [The resolution is,] if they are worthy, I will hasten it, while if not, [he will come] at the due time.

**תלמוד בבלי מסכת סנהדרין דף צח עמוד א**

אמר רבי אלכסנדרי: רבי יהושע בן לוי רמי, כתיב וארו עם ענני שמיא כבר אנש אתה,[[2]](#footnote-2) וכתיב עני ורכב על חמור![[3]](#footnote-3) - זכו - עם ענני שמיא, לא זכו - עני ורוכב על חמור.

R. Alexandri said: R. Yehoshua pointed out a contradiction: it is written, “And behold, one like the son of man came with the clouds of heaven,” while [elsewhere] it is written, “[Behold, your king comes to you…] lowly, and riding upon a donkey.” [The resolution is,] if they are meritorious, [he will come] with the clouds of heaven; if not, lowly and riding upon a donkey. [[4]](#footnote-4)

**שבת דף קיח:**

אילמלי שמרו ישראל ב' שבתות מיד היו נגאלים.

**תלמוד בבלי מסכת נדה דף יג עמוד ב**

א"ר יוסי: אין בן דוד בא עד שיכלו כל הנשמות שבגוף, שנאמר +ישעיהו נז+ כי רוח מלפני יעטוף ונשמות אני עשיתי.[[5]](#footnote-5)

R. Yosi stated: the Son of David (i.e. *mashiach*) will not come before all the souls in “*guf*” have been disposed of, since it is said, “For the spirit that enwraps itself is from Me, and the souls that I have made.” [[6]](#footnote-6) [[7]](#footnote-7)

מלאכי פרק ג:(א) הִנְנִי שֹׁלֵחַ מַלְאָכִי וּפִנָּה דֶרֶךְ לְפָנָי **וּפִתְאֹם יָבוֹא אֶל הֵיכָלוֹ** הָאָדוֹן אֲשֶׁר אַתֶּם מְבַקְשִׁים וּמַלְאַךְ הַבְּרִית אֲשֶׁר אַתֶּם חֲפֵצִים הִנֵּה בָא אָמַר יְקֹוָק צְבָאוֹת:

Behold, I send My angel, and he will clear a way before Me. And **suddenly**, the Lord Whom you seek will come to His Temple. And behold! The angel of the covenant, whom you desire, is coming, says the Lord of Hosts.

תלמוד בבלי מסכת סנהדרין דף צח עמוד א

ואמר רבי אבא: אין לך קץ מגולה מזה, שנאמר ואתם הרי ישראל ענפכם תתנו ופריכם תשאו לעמי ישראל וגו '.

רד"ק תהלים פרק קמו פסוק ג

בבן אדם שאין לו תשועה, שאם לא ברצון האל יתברך, אין ביד האדם להושיע חבירו מצרתו, כי לה' לבדו התשועה, והוא יסובבנה על ידי בני אדם, כמו שסיבב תשועת גלות בבל ע"י כורש, וכן לעתיד יסבב גאולת ישראל ע"י מלכי הגוים, שיעיר את רוחם לשלחם :

תנחומא שופטים, ט'

והשלישית יִוָתֶר בה[[8]](#footnote-8) – שאין מתישבין בארצם אלא בגאֻלה שלישית. גאֻלה ראשונה זו גאֻלת מצרים, גאֻלה שניה זו גאֻלת עזרא, השלישית – אין לה הפסק.

מאמר הגאולה בספר כתבי הרמב"ן

ותהא המלכות ההיא השלישית אינה פוסקת לעולם...

בראשית פרשת מקץ פרק מא

(יד) וַיִּשְׁלַח פַּרְעֹה וַיִּקְרָא אֶת יוֹסֵף **וַיְרִיצֻהוּ** מִן הַבּוֹר וַיְגַלַּח וַיְחַלֵּף שִׂמְלֹתָיו וַיָּבֹא אֶל פַּרְעֹה:

ספורנו בראשית פרשת מקץ פרק מא

 (יד) ויריצוהו מן הבור. כדרך כל תשועת ה' שנעשית כמו רגע כאמרו כי קרובה ישועתי לבא (ישעיהו נו, א) וכאמרו לו עמי שומע לי וכו' כמעט אוביהם אכניע (תהלים פא, יד - טו). וכך היה ענין מצרים כאמרו כי גורשו ממצרים כאמרם ז"ל שלא הספיק בצקן של אבותינו להחמיץ וכו'. וכן אמר לעשות לעתיד כאמרו ופתאום יבא אל היכלו האדון אשר אתם מבקשים (מלאכי ג, א):

### Is there Significance to the Year 6000?

**שו"ת תורה לשמה סימן תעב**

 תשובה הקץ של בעתה מוכרח שיהיה קודם כמה שנים מסוף האלף הששי שאם הוא בסוף אלף הששי ממש א"כ נמצא ידוע הוא ומה הוא ענין סתימות הקץ הנזכר בכמה מקומות בדברי רז"ל שקץ האמיתי הוא סתום וחתום וארז"ל ללבי גליתי ולאברי לא גליתי על כן מוכרח שיהיה קודם כמה שנים ואין אנחנו יודעים כמה ולפי הנראה מוכרח שיהיה יותר ממאה שנה מסוף אלף הששי לקיים מ"ש כי הנער בן מאה שנה ימות וברוך היודע כמה יהיה קודם סיום אלף הששי.

 והנה מצאתי לרבינו זלה"ה בשער הפסוקים הנמצא אצלנו בכ"י בפרשת בראשית שכתב וז"ל אח"כ שני אלפים ימות המשיח שהם שני אלפים דבריאה אימא הנקראת ימי המשיח ועם היות שבן דוד אינו בא אלא בסופם עכ"ז כל השני אלפים נקראים ימות המשיח והטעם הוא כי כל בחינת גאולה היא מסטרא דאימא עלאה הנקראת דרור וחורין והיא הנקראת לאה אימא דמשיח בן דוד ע"כ ע"ש הנה אל יטעה אדם לחשוב כוונת רבינו ז"ל שכתב שאינו בא אלא בסופן היינו בסופם ממש אחר גמר כל אלף הששי אלא הכונה על בין הערבים דאלף הששי וכל שיצא רובו של אלף הנה מעוט הנשאר נקרא סוף אך אין אנו יודעים באיזה שנה מזה המעוט של האלף שהוא אחר שיצא רובו של אלף הוא בא איך שיהיה הנה מוכרח שיבא קודם גמר אלף הששי בכמה שנים אלא שאין אנחנו יודעים כמה.

סנהדרין דף צז,א

תנא דבי אליהו ששת אלפים שנה הוי עלמא שני אלפים תוהו שני אלפים תורה שני אלפים ימות המשיח ובעונותינו שרבו יצאו מהם מה שיצאו.

The *Tanna de-bei Eliyahu* teaches: the world is to exist six thousand years. The first two thousand will be desolation (*tohu*);[[9]](#footnote-9) the next two thousand will be Torah;[[10]](#footnote-10) and the final two thousand will be the messianic era,[[11]](#footnote-11) but through our many iniquities many years have been depleted.

**רמב"ן בראשית פרשת בראשית פרק ב**

ודע, כי נכלל עוד במלת "לעשות", כי ששת ימי בראשית הם כל ימות עולם, כי קיומו יהיה ששת אלפים שנה (ר"ה לא א), שלכך אמרו (ב"ר יט ח) יומו של הקב"ה אלף שנים. והנה בשני הימים הראשונים היה העולם כולו מים ולא נשלם בהם דבר, והם רמז לשני אלפים הראשונים שלא היה בהם קורא בשם ה', וכך אמרו (ע"ז ט א) שני אלפים תהו. אבל היתה הבריאה ביום הראשון האור, כנגד האלף של ימות אדם שהיה אורו של עולם מכיר את בוראו. ואולי לא עבד אנוש עבודה זרה עד שמת אדם הראשון:

 ביום השני יהי רקיע ויהי מבדיל, שבו היו מובדלין נח ובניו הצדיקים מן הרשעים שנדונו במים:

 ביום השלישי נראית היבשה והצמיחה ועשתה פירות, הוא האלף השלישי המתחיל בהיות אברהם בן מ"ח שנה (ב"ר סד ד), ואז החל לקרוא בשם ה' (להלן ד כו), וצמח צמח צדיק, כי משך רבים לדעת את ה', כמו שדרשו ואת הנפש אשר עשו בחרן (שם יב ה), וצוה את ביתו ואת בניו אחריו ושמרו דרך ה' לעשות צדקה ומשפט, ועלה הענין עד שקבלו זרעו את התורה בסיני, ונבנה הבית ביום ההוא, ואז נתקיימו כל המצות שהם פירות העולם. ודע, כי מעת היות בין השמשות יחשב כיום מחר, ועל כן יתחיל ענין כל יום קודם לו מעט, כאשר נולד אברהם באלף השני, וכן תראה בכל יום ויום: והיום הרביעי נבראו בו המאורות, הגדול והקטן, והכוכבים, יומו ירמוז באלף הד', הוא החל כאשר נבנה בית ראשון, ע"ב שנה אחרי בניינו, עד אחרי הבית השני קע"ב שנה. והנה ביום הזה לכל בני ישראל היה אור, כי מלא כבוד ה' את בית ה', והיה אור ישראל לאש על גבי המזבח, רבוץ שם כארי אוכל הקרבנות, ואחרי כן הקטין אורם וגלו, כאשר יעדר במולד הלבנה, וזרחה להם כל ימי בית שני, והאש על גבי המזבח רבוץ ככלב, ושקעו שני המאורים בערב היום וחרב הבית:

 ביום החמישי שרצו המים נפש חיה, ועוף יעופף על הארץ, רמז לאלף החמישי המתחיל קע"ב שנה אחר חרבן הבית, כי בו ימשלו האומות, ויעשה אדם כדגי הים, כרמש לא מושל בו, כלו בחכה העלה, יגורהו בחרמו ויאספהו במכמרתו, ואין דורש את ה':

 ביום הששי בבקר "תוצא הארץ נפש חיה למינה בהמה ורמש וחיתו ארץ למינה", והיתה בריאתה קודם זרוח השמש, כענין שכתוב (תהלים קד כב) תזרח השמש יאספון ואל מעונתם ירבצון, ואז נברא האדם בצלם אלהים, והוא זמן ממשלתו, שנאמר (שם כג) יצא אדם לפעלו ולעבודתו עדי ערב, **והוא האלף הששי, כי בתחלתו ימשלו בו החיות הם המלכיות אשר לא ידעו את ה', ואחרי עשיריתו כשעור הנץ החמה ליום (עיין פסחים צד א) יבא הגואל שנאמר בו (תהלים פט לז) וכסאו כשמש נגדי, זהו בן דוד הנעשה בצלם אלהים**, כדכתיב (דניאל ז יג יד) וארו עם ענני שמיא כבר אינש אתי הוה ועד עתיק יומיא מטא וקדמוהי הקרבוהי, וליה יהיב שלטן ויקר ומלכו, ויהיה זה קי"ח אחר חמשת אלפים לכלות דבר ה' מפי דניאל, (שם יב יא) ומעת הוסר התמיד ולתת שקוץ שומם ימים אלף ומאתים ותשעים. **ונראה משנוי הימים משרץ המים והעוף לחית הארץ, כי בתחלת האלף הששי תתחדש מלכות אומה שלטת ואימתני ותקיפא יתירא, ומתקרבת אל האמת יותר מן הראשונות:**

 היום השביעי שבת, רמז לעולם הבא שכולו שבת ומנוחה לחיי העולמים. והאל ישמרנו בכל הימים, וישים חלקינו עם עבדיו התמימים:

### When is the *Keitz*? Rambam’s Mysterious Prediction

מסכת סנהדרין צ"ז, ב

אמר ר' יונתן תיפח עצמן של מחשבי קיצין שהיו אומרים כיון שהגיע את הקץ ולא בא שוב אינו בא אלא חכה לו שנאמר אם יתמהמה חכה לו

Said R. Yonatan: blasted be the bones of those who calculate the end (*keitz*). For they would say, “Since the predetermined time has arrived, and yet he has not come, he never will come.” But [even so], wait for him, as it is written, “Though he tarry, wait for him.”[[12]](#footnote-12)

מסכת דרך ארץ:

רבי יוסי אומר, הנותן את הקץ אין לו חלק לעולם הבא

Said R. Yosi: someone who predicts the end (*keitz*) has no portion in the World to Come.

|  |  |
| --- | --- |
| **רמב"ם הלכות מלכים פרק יב** הלכה בוכן לא יחשב הקצין, אמרו חכמים תפח רוחם של מחשבי הקצים, אלא יחכה ויאמין בכלל הדבר כמו שבארנו.  | Similarly, one should not try to calculate the appointed time [for the coming of *mashiach*]. Our sages declared: "May the spirits of those who attempt to calculate the final time [of *mashiach*'s arrival] expire” (*Sanhedrin* 97b)! Rather, one should await [his coming] and believe in the general conception of the matter, as we have explained. |

**רמב"ם אגרת תימן[[13]](#footnote-13)**

|  |  |
| --- | --- |
| אבל מה שזכרת מדבר הקצים, ומה שבאר רב סעדיה בהם. **תחילת מה שיש עליך לדעת שהקץ על דרך האמת לא יתכן לשום אדם לדעת אותו לעולם**. כמו שבאר דניאל ואמר דניאל י"ב ט' "כי סתומים וחתומים הדברים עד עת קץ". אבל רוב ציור קצת החכמים על זה ועלה ברעיוניהם שהשיגוהו, כבר קדם הנביא להודיע עניין זה ואמר שם שם "ישוטטו רבים ותרבה הדעת", כלומר ירבו הדעות והסברות בו. וכבר באר הקב"ה על ידי נביאיו שקצת בני אדם יחשבו קצים למשיח ויעברו הקצים ולא יתקיימו. ואחר כך הזהירנו מלהסתפק בעניין זה ואמר אל יעציבו אתכם אם לא יעלה חשבונם, אבל כל מה שיוסיף להתאחר הוסיפו בו תקוה שכן אמר חבקוק ב' ג' "כי עוד חזון למועד ויפח לקץ ולא יכזב אם יתמהמה חכה לו כי בא יבא לא יאחר". ודע, שהקץ שבאר הקב"ה אותו בביאור, כלומר גלות מצרים שאמר בראשית ט"ו י"ג "ועבדום וענו אותם ארבע מאות שנה", לא נודעה אמיתתו ונפל בו ספק. מהם מי שסבר שארבע מאות שנה אלו משעה שירד יעקב אבינו למצרים. ואחרים חשבו משהתחיל השעבוד והיא שנת שבעים לאחר שירד יעקב אבינו למצרים. ואחרים חשבו אותה משעה שנאמרה נבואה זו לאברהם אבינו והוא מעמד בין הבתרים. וכשמלאו ארבע מאות למעמד בין הבתרים יצאו ממצרים קצת בני ישראל קודם שעמד משה רבנו שלשים שנה ועלה בדעתם שכבר תם הקץ והרגום המצרים והכבידו עליהם השעבוד כן הודיענו חכמים ז"ל. ועל האנשים ההם אשר טעו בחשבונם ודמו שכבר באה הגאולה ויצאו אמר דוד תהלים ע"ה ט' בני אפרים נושקי רומי קשת הפכו ביום קרב. והקץ האמיתי היה ארבע מאות שנה משנולד יצחק, שהוא זרע אברהם שנאמר בראשית כ"א י"ב "כי ביצחק יקרא לך זרע". ואמר יתברך שם ט"ו י"ג "כי גר יהיה זרעך בארץ לא להם ועבדום וענו אותם ארבע מאות שנה". ובזמן הגלות ישלטו אותם וישעבדו בהם וייגעום. כך הוא פירוש הפסוק. והיו ארבע מאות שנה לגירות ולא לשעבוד. ולא התבאר זה עד שעמד הנביא הגדול. ונמצא שמיום שנולד יצחק עד שיצאו ממצרים ארבע מאות שנה בשוה. ואתה דן מקץ זה קל וחומר: ומה הקץ הזה שנודע זמנו והתבאר, לא ידעוהו, כל שכן הקץ הזה הארוך שפחדו הנביאים וחרדו מרוב אריכותו, עד שאמר הנביא על דרך התמה תהלים פ"ה וי"ו "הלעולם תאנף בנו תמשוך אפך לדר ודר". ואמר ישעיהו כשספר אריכות הגלות הזה ישעיה כ"ד כ"ב "ואספו אספה אסיר על בור וסגרו על מסגר ומרב ימים יפקדו". ובאר לנו דניאל עומק ידיעת הקץ והיותו סתום ונעלם, ולפיכך מנעונו החכמים ז"ל מלחשוב הקצים לביאת משיח לפי שייכשלו בהם ההמון, ושמא יטעו בראותם שבאו הקצים ולא בא. וכן אמרו החכמים ז"ל תפח רוחם של מחשבי קצין, לפי שהם תקלה לעם. לפיכך התפללו עליהם חכמים שתפח דעתם וישחת חשבונם. ואנו דנים את רב סעדיה לכף זכות, ונאמר שמא מה שהביאו לעניין זה ואע"פ שהיה יודע שהתורה אסרה זה, לפי שהיו בני דורו בעלי סברות רבות נשחתות, וכמעט שתאבד תורת ה' לולי הוא, ע"ה, לפי שהוא גילה מן התורה מה שהיה נעלם וחזק ממנה מה שנדלדל, והודיעו בלשונו ובכתבו וקולמוסו, וראה בכלל מה שראה בדעתו לקבץ המון העם על דרך חשבון הקצים כדי לאמץ אותם ולהוסיף על תוחלתם. והוא התכוון בכל מעשיו לשם שמים, ואין לטעון עליו על שטעה בחשבנותיו כי כוונתו היה מה שאמרתי. …דע, שמשה רבנו ע"ה, בשעה שעמד, היו כל האצטגנינים פה אחד אומרים שאומה זו לא תהיה לה תקומה, ולא יקל מעליה השעבוד שהיא בו לעולם. ובשעה שחשבו שהיו בתכלית השיפלות אז הופיע עליהם הרוממות, ונולד אז מבחר מין האנשים שבהם. וכשהיו כולם על מחשבה אחת שארץ מצרים ישלם אוירה וישמן, והיו יושביה בתכלית השלוה, אז באו עליהם המכות. כמו שאמר ישעיהו כשהיה מספר זה העניין ישעיה י"ט י"ב "איה איפוא חכמיך ויגידו נא לך" וגו'. וכן אירע לממלכת נבוכדנצר, כשהיו כל איצטגניניה וחכמיה וכל הנקרא בשם חכם על עצה אחת, שאז הייתה התחלת רוממותה וממשלתה מתאמצת והולכת - אז נשמדה ממשלתם ואבדה. כמו שאמר עליו הקב"ה, וכן אמר ישעיהו, מהתל בהם ומשחק עליהם, ולפי שהיו חכמים מתפארים בחכמתם. ומהתל כמו כן מן הממלכה, שהיו אומרים שיש ביניהם חכמים שחכמתם מועלת להם. אמר שם מ"ז י"ג "נלאית ברב עצתיך יעמדו נא ויושיעך הוברי שמים החוזים בכוכבים מודיעים לחדשים מאשר יבאו עליך". על זה העניין יהיה הדבר לימות המשיח מהרה יגלה. שכשיחשבו האומות שאומה זו לא יהיה לה לעולם ממשלה, ולא יגאלו מן השעבוד שהם בו, וכל החכמים כלם פה אחד בעצה זאת וגם הקוסמים בעלי הכחות, יפר הקב"ה מחשבותם וסברתם הנכחשת, ואז ייגלה המשיח. שכן אמר ישעיהו בביאור עניין זה ישעיה מ"ד כ"ה כ"ו "מפר אותות בדים וקוסמים יהולל משיב חכמים אחור ודעתם יסכל מקים דבר עבדו ועצת מלאכיו ישלים האומר לירושלים תושב ולערי יהודה תבנינה וחרבותיה אקומם". **…**אבל העת ההיא כבר התבארה מדברי דניאל וישעיהו ומשאר דברי רבותינו ז"ל, שביאתו תהיה כשתתקף יד אדום וערב, וכשתתפשט מלכותם בעולם כמו היום הזה, וזה דבר שאין בו ספק ומזה לא יעבור. ודניאל סוף מה שספר מלכות ישמעאל ועמידת מחמד ואחריו ביאת הגואל בסמוך. וכן ישעיהו ביאר שהראיה על ביאת המשיח היא הראות משוגע שכן אמר ישעיה כ"א ז' ,וראה רכב צמד פרשים רכב חמור רכב גמל והקשיב קשב רב קשב". אמר שרכב חמור הוא המשיח, שנאמר בו זכריה ט' ט' "עני ורוכב על החמור ועל עיר בן אתונות", יבא תכף עמידת רוכב על גמל והוא מלך ערב. ומה שאמר "צמד פרשים" כלומר הזדווג שתי אומות שהם אדום וישמעאל. ובעניין זה יתבאר מן החלום של צלם ומן החלום של חיות הנזכר בדניאל. ודברים אלו מבוארים מפשט הכתובים. **אבל אמיתת העת על בוריה אינה מודעת, אבל יש אצלנו קבלה גדולה ונפלאת, קבלתי אותה מאבי שקבל מאביו ומאבי אביו והוא קיבל הדבר וכן הדבר עד תחילת הגלות של ירושלים. כמו שנאמר עובדיה א' כ' "וגלות החל הזה לבני ישראל אשר כנענים עד צרפת וגלות ירושלים אשר בספרד ירשו את ערי הנגב"**. וביאור הדבר, שבנבואת בלעם רמז שתחזור הנבואה לישראל אחר שתפסוק מהם. לפי שיש בתורה פסוקים שאף על פי שהכוונה בהם לשום עניין, אף על פי כן יש בהם רמז לעניין אחר, כמו שמצינו ממאמר יעקב אבינו עה"ש שאמר לבניו בראשית מ"ב ב' "רדו שמה", שעכבו במצרים כמנין רד"ו שהם מאתים ועשר שנים. וכן מאמר משה רבנו עליו השלום שאמר דברים ד' כ"ה "כי תוליד בנים ובני בנים ונושנתם בארץ", שישבנו בארץ ישראל מיום שנכנסנו בה עד גלות המלך יויכין כמנין "נושנתם" והם תתע"ו שנה. וכזה הרבה. ועל העניין הזה קבלנו, שזה שאמר בלעם במדבר כ"ג כ"ג "כעת יאמר ליעקב ולישראל מה פעל אל", יש בו סוד, שמן העת ההיא יש לחשב כמנין שיש מששת ימי בראשית ועד אותה העת, ותחזור הנבואה לישראל. ואז יאמרו להם הנביאים "מה פעל אל". ונבואה זו נאמרה בשנת הארבעים לצאתם מארץ מצרים, ותמצא התחלת החשבון עד אותה העת אלפים ותפ"ח שנה, שהסימן "בתפ"ח גאולים". ולפי ההיקש הזה והפירוש הזה תחזור הנבואה לישראל בשנת ארבעת אלפים תתקע"ו ליצירה. ואין ספק שחזרת הנבואה היא הקדמת המשיח, שנאמר יואל ג' א' "ונבאו בניכם ובנותיכם" וגומר. זהו יותר אמתי מכל חשבון שנאמר בשום קץ. וזה שאמרנו שהוא אמיתי, אחר שהוזהרנו עליו ומנעונו תכלית המניעה לגלותו, שלא יהיה בעיני העם ברחוק, וכבר הודעתיך אותו וברוך היודע. אבל מה שאמרת ששעה זאת היא שעליה אמר ירמיה ע"ה ירמיה למ"ד ז' "ועת צרה היא ליעקב וממנה יושע", אין הדבר כן, שזה הכתוב רומז על מלחמות גוג ומגוג בהכרח, ותהיה אחר שיגלה המשיח לאחר זמן. אבל האות של שער גורן וזולתם שדומים להם, הם דברים חלשים מאוד ואינם מיוחסים בשם לחכמים ואינם מדבריהם. ויש מהם שהם משל וחידה ולא תסתכל לדבר בזה העניין. | In your letter, you have referred to the computations of the *keitz* and R. Sa’adya's opinion on the subject. **First of all, it you must know that no human being ever will be able to determine it precisely**, as Daniel already has explained, "For the words are shut up and sealed" (*Daniel* 12:9). Indeed, many hypotheses were advanced by scholars, who fancied that they had discovered the date, as was anticipated in scripture, "Many will run to and fro, and opinions shall be increased" (*ibid*.). That is, there shall be numerous views concerning it. Furthermore, we have a divine communication through the medium of the prophets that many people will calculate the time of the advent of *mashiach* but will fail to ascertain its true date. We are cautioned against giving way to doubt and distrust because of these miscalculations. The longer the delay, the more fervently shall you hope, as it is written, "And it declares the end and does not lie; though it tarry, wait for it, because it surely will come; it will not delay" (*Chabakuk* 2:3).Remember that even the date of the termination of the Egyptian exile was not precisely known and gave rise to differences of opinion, although its duration was fixed in scripture, where we read, "And they shall serve them and afflict them four hundred years" (*Bereishit* 15:13). Some reckoned the period of four hundred years from the time of Ya’akov's arrival in Egypt, others dated it from the beginning of Israel's bondage, which happened seventy years later, while still others computed it from the time of the *brit bein ha-betarim*, when this matter was divinely predicted to Avraham. At the expiration of four hundred years after this event, and thirty years before the appearance of Moshe, a band of Israelites left Egypt because they believed that exile had ended for them. They were subdued and slain by the Egyptians. The lot of the Israelites who remained consequently was aggravated, as we learn from our sages, the teachers of our national traditions. David already alluded to the vanquished Israelites who miscalculated the date of the redemption in the verse, "The children of Efraim were as archers handling the bow that turned back in the day of battle" (*Tehillim* 78:9).In truth, the period of four hundred years commences with the birth of Yitzchak, the offspring of Avraham par excellence, as may be gathered from the verse, "For in Yitzchak shall children be called to you" (*Bereishit* 21:12), and the verse, "Your children shall be a stranger in a land that is not theirs, they shall serve them and afflict them four hundred years" (*Bereishit* 15:13). In exile, they would rule, enslave, and maltreat them; this is the implication of this text. The four hundred years mentioned in this verse refer to the duration of the exile, not [solely] to the Egyptian bondage. This fact was misunderstood until the great prophet (Moshe) came, when it was realized that the four hundred years dates back precisely to the birth of Yitzchak. Now, if so much uncertainty prevailed in regard to the date of the emancipation from Egyptian bondage, the term of which was fixed, how much more would it be the case in respect to the date of the final redemption, the prolonged and protracted duration of which appalled and dismayed our inspired seers,[[14]](#footnote-14) so that one of them was moved to exclaim, "Will You be angry with us forever? Will You draw out Your anger to all generations?" (*Tehillim* 85:6)… Inasmuch as Daniel has proclaimed the matter a deep secret, our sages have interdicted the calculation of the time of the future redemption, or the reckoning of the period of the advent of *mashiach*, because the masses might be mystified and bewildered should *mashiach* fail to appear as forecast. The rabbis invoked God to frustrate and destroy those who seek to determine precisely the advent of *mashiach*, because they are a stumbling block to the people, and that is why they uttered the imprecation "May the calculators of the final redemption come to grief" (*Sanhedrin* 97b).**As for R. Sa’adya's messianic calculations, there are extenuating circumstances for them, though he knew they were disallowed**. For the Jews of his time were perplexed and misguided. The divine religion might have disappeared had he not encouraged the pusillanimous and diffused, disseminated, and propagated by word of mouth and pen a knowledge of the Torah’s underlying principles. He believed, in all earnestness, that by means of the messianic calculations, he would inspire the masses with hope for the truth. Verily, all his deeds were for the sake of heaven. Consequently, in view of the probity of his motives, which we have disclosed, one must not decry him for his messianic computations…Therefore, my co-religionists, "Be strong and let your heart take courage, all you that wait for Hashem" (*Tehillim* 31:25). Strengthen one another, affirm your faith in the Expected One, may he speedily appear in your midst…It is, my co-religionists, one of the fundamental articles of the faith of Israel that the future redeemer of our people will spring only from the stock of Shlomo, son of David. He will gather our nation, assemble our exiles, redeem us from our degradation, propagate the true religion, and exterminate his opponents, as is clearly stated in scripture "I see him but not now, I behold him but not nigh, there shall step forth a star out of Ya’akov, and a scepter shall arise out of Israel. And [he] shall smite through the corners of Moav and break down all the sons of Sheit. And Edom shall be a possession, Sei’ir also, even his enemies, shall be a possession, while Israel does valiantly" (*B’midbar* 24:17-18). He will be sent by God at a time of great catastrophe and dire misfortune for Israel…From the prophecies of *Daniel* and *Yeshaya* and the statement of our sages, it is clear that the advent of *mashiach* will take place some time subsequent to the universal expansion of the Roman empire and Arabic rule, which is an actuality today. This fact is true beyond question or doubt. Daniel in the latter part of his vision alludes to the Kingdom of the Arabs, to the rise of Mohammed, and then to the arrival of *mashiach*. Similarly, Yeshaya intimated that the coming of *mashiach* will occur after the rise of the Madman, in the verse "A man riding on a donkey, a man riding on a camel, and two men riding on horses" (*Yeshaya* 21:7). Now, "The man riding on a donkey" is a symbolic reference to *mashiach*, as is evident from another verse that describes him as "lowly and riding on a donkey" (*Zecharya* 9:9). He will follow the "man riding on the camel," that is, the Arabic kingdom. The statement "two men riding on horses" refers to both empires, the Roman and the Arabian. A similar interpretation of Daniel's vision concerning the image and the beasts is correct beyond doubt. They are conclusions derived from the plain meaning of the text.**The precise date of the messianic advent cannot be known. But I am in possession of an extraordinary tradition that I received from my father, who in turn received it from his father, going back to our early ancestors who were exiled from Jerusalem**, and who were mentioned by the prophet in the verse, "And the exiles of Jerusalem that are in Spain" (*Ovadya* 1:20). According to this tradition, there is a covert indication in the prediction of Bilam to the future restoration of prophecy in Israel... To come back to Bilam's prophecy, the verse "After the lapse of time, one will tell Ya’akov and Israel what God has wrought" (*B’midbar* 23:23) contains a veiled allusion to the date of the restoration of prophecy to Israel. The statement means that after the lapse of an interval equal to the time that passed from the Six Days of Creation to Bilam's day, seers again will tell Israel what God has wrought (i.e. through prophecy). Now, Bilam uttered his prediction in the thirty-eighth year after the Exodus, which corresponds to the year 2485 after the Creation of the World, for the Exodus took place in the beginning of the year 2448. **According to the interpretation of this chronology, prophecy would be restored to Israel in the year 4970 after the creation of the world (1210 C.E.)**. It is doubtless true that the reappearance of prophecy in Israel is one of the signs betokening the approach of the messianic era, as is intimated in scripture "And your sons and your daughters shall prophecy ... And I will show wonders in the heavens and in the earth ... Before the great and terrible day of the Lord come" (*Yo’el* 3:1-4). This is the most genuine tradition concerning the messianic advent. We were admonished against and strictly prohibited from blazening it abroad, lest some folk deem it unduly postponed. We already have apprised you concerning it, but God knows best what is true. |

### How will we Know who is the True *Melech ha-Mashiach*?

**Chapter 30 דְּבָרִים**

|  |  |
| --- | --- |
| **א** וְהָיָה כִי-יָבֹאוּ עָלֶיךָ כָּל-הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה, הַבְּרָכָה וְהַקְּלָלָה, אֲשֶׁר נָתַתִּי, לְפָנֶיךָ; וַהֲשֵׁבֹתָ, אֶל-לְבָבֶךָ, בְּכָל-הַגּוֹיִם, אֲשֶׁר הִדִּיחֲךָ ה’ אֱלֹהֶיךָ שָׁמָּה.  | **1** It will be that when all these things come upon you – the blessing and the curse that I have presented before you – then you will take it to your heart among all the nations where Hashem, your God, has dispersed you; |
| **ב** וְשַׁבְתָּ עַד-ה’ אֱלֹהֶיךָ, וְשָׁמַעְתָּ בְקֹלוֹ, כְּכֹל אֲשֶׁר-אָנֹכִי מְצַוְּךָ, הַיּוֹם: אַתָּה וּבָנֶיךָ, בְּכָל-לְבָבְךָ וּבְכָל-נַפְשֶׁךָ.  | **2** and you will return unto Hashem, your God, and listen to His voice, according to everything that I command you today, you and your children, with all your heart and all your soul.  |
| **ג** וְשָׁב ה’ אֱלֹהֶיךָ אֶת-שְׁבוּתְךָ, וְרִחֲמֶךָ; וְשָׁב, וְקִבֶּצְךָ מִכָּל-הָעַמִּים, אֲשֶׁר הֱפִיצְךָ ה’ אֱלֹהֶיךָ, שָׁמָּה.  | **3** Then Hashem, your God, will bring back your captivity and have mercy upon you, and He will return and gather you in from all the peoples to which Hashem, your God, has scattered you.  |
| **ד** אִם-יִהְיֶה נִדַּחֲךָ, בִּקְצֵה הַשָּׁמָיִם--מִשָּׁם, יְקַבֶּצְךָ ה’ אֱלֹהֶיךָ, וּמִשָּׁם, יִקָּחֶךָ.  | **4** If your dispersed will be at the ends of heaven, from there Hashem, your God, will gather you in and from there He will take you.  |
| **ה** וֶהֱבִיאֲךָ ה’ אֱלֹהֶיךָ, אֶל-הָאָרֶץ אֲשֶׁר-יָרְשׁוּ אֲבֹתֶיךָ--וִירִשְׁתָּהּ; וְהֵיטִבְךָ וְהִרְבְּךָ, מֵאֲבֹתֶיךָ.  | **5** Hashem, your God, will bring you to the Land that your forefathers possessed and you shall possess it; He will do good to you and make you more numerous than your forefathers.  |
| **ו** וּמָל ה’ אֱלֹהֶיךָ אֶת-לְבָבְךָ, וְאֶת-לְבַב זַרְעֶךָ: לְאַהֲבָה אֶת-ה’ אֱלֹהֶיךָ, בְּכָל-לְבָבְךָ וּבְכָל-נַפְשְׁךָ--לְמַעַן חַיֶּיךָ.  | **6** Hashem, your God, will circumcise your heart and the heart of your offspring, to love Hashem, your God, with all your heart and all your soul, that you may live.  |
| **ז** וְנָתַן ה’ אֱלֹהֶיךָ, אֵת כָּל-הָאָלוֹת הָאֵלֶּה, עַל-אֹיְבֶיךָ וְעַל-שֹׂנְאֶיךָ, אֲשֶׁר רְדָפוּךָ.  | **7** Hashem, your God, will place all these imprecations upon your enemies and those who hate you, who pursued you.[[15]](#footnote-15) |

**Yeshaya Chapter 11**

|  |  |
| --- | --- |
| **א**  וְיָצָא חֹטֶר, מִגֵּזַע יִשָׁי; וְנֵצֶר, מִשָּׁרָשָׁיו יִפְרֶה.  | **1** And a shoot shall come out of the stock of Yishai, and a twig shall grow from his roots.  |
| **ב**  וְנָחָה עָלָיו, רוּחַ יְהוָה--רוּחַ חָכְמָה וּבִינָה, רוּחַ עֵצָה וּגְבוּרָה, רוּחַ דַּעַת, וְיִרְאַת יְהוָה.  | **2** And the spirit of Hashem shall rest upon him, the spirit of wisdom and understanding, the spirit of counsel and might, the spirit of knowledge and of the fear of Hashem.  |
| **ג**  וַהֲרִיחוֹ, בְּיִרְאַת יְהוָה; וְלֹא-לְמַרְאֵה עֵינָיו יִשְׁפּוֹט, וְלֹא-לְמִשְׁמַע אָזְנָיו יוֹכִיחַ.  | **3** And his delight shall be in the fear Hashem; and he shall not judge based on the sight of his eyes nor decide based on the hearing of his ears;  |
| **ד**  וְשָׁפַט בְּצֶדֶק דַּלִּים, וְהוֹכִיחַ בְּמִישׁוֹר לְעַנְוֵי-אָרֶץ; וְהִכָּה-אֶרֶץ בְּשֵׁבֶט פִּיו, וּבְרוּחַ שְׂפָתָיו יָמִית רָשָׁע.  | **4** But with righteousness he shall judge the poor and decide with equity for the humble of the land; and he shall smite the land with the rod of his mouth, and with the breath of his lips he shall slay the wicked.  |
| **ה**  וְהָיָה צֶדֶק, אֵזוֹר מָתְנָיו; וְהָאֱמוּנָה, אֵזוֹר חֲלָצָיו.  | **5** And righteousness shall be the girdle of his loins, and faithfulness the girdle of his reins.  |

**רמב"ם הלכות מלכים פרק יא** הלכה ד

|  |  |
| --- | --- |
| ואם יעמוד מלך מבית דוד הוגה בתורה ועוסק במצוות כדוד אביו, כפי תורה שבכתב ושבעל פה, ויכוף כל ישראל לילך בה ולחזק בדקה, וילחם מלחמות ה', הרי זה **בחזקת** שהוא משיח, אם עשה והצליח ונצח כל האומות שסביביו ובנה מקדש במקומו וקבץ נדחי ישראל הרי זה משיח **בודאי**. ואם לא הצליח עד כה או נהרג בידוע שאינו זה שהבטיחה עליו תורה והרי הוא ככל מלכי בית דוד השלמים הכשרים שמתו. ולא העמידו הקב"ה אלא לנסות בו רבים שנאמר ומן המשכילים יכשלו לצרוף בהן ולברר וללבן עד עת קץ כי עוד למועד.  | 4. If a king will arise from the House of David who delves deeply into the study of the Torah and, like David his ancestor, observes its *mitzvot* as prescribed by the Written Law and the Oral Law; if he will compel all of Israel to walk in [the way of the Torah] and repair the breaches [in its observance]; and if he will fight the wars of God; we may consider him the *mashiach*. If he succeeds in the above, builds the [*beit ha-*]*mikdash* on its site, and gathers in the dispersed remnant of Israel, he definitely is the [*melech ha-*]*mashiach*.If he did not succeed to this degree or he was killed, he surely is not [the redeemer] promised by the Torah. [Rather,] he should be considered as all the other proper and legitimate kings of the Davidic dynasty who died. God caused him to arise only in order to test the multitude. As it is written, "Some of the wise men will stumble, to purge, to refine, and to clarify, until the appointed time, for it is yet to come" (*Daniel* 11:35). |

**רמב"ם הלכות מלכים פרק יא** הלכה ג

|  |  |
| --- | --- |
| רבי עקיבא חכם גדול מחכמי משנה היה, והוא היה נושא כליו של בן כוזיבא המלך, והוא היה אומר עליו שהוא המלך המשיח, ודימה הוא **וכל** חכמי דורו שהוא המלך המשיח, עד שנהרג בעונות, כיון שנהרג נודע להם שאינו [המשיח]. | R. Akiva, one of the greatest sages of the Mishnah, was one of the supporters of King Ben Koziva and would describe him as the *melech ha-mashiach*. He and all of the sages of his generation considered him to be the *melech* *ha-Mashiach* until he was killed because of [his] sins. Once he was killed, they realized that he was not [the *melech ha-mashiach*].  |

### False Messiahs

**רמב"ם הלכות מלכים פרק יא** הלכה ד

|  |  |
| --- | --- |
| אף ישוע הנוצרי שדימה שיהיה משיח, ונהרג בבית דין--כבר נתנבא בו דנייאל, שנאמר "ובני פריצי עמך, יינשאו להעמיד חזון--ונכשלו" ([דניאל יא,יד](http://www.mechon-mamre.org/i/t/t3411.htm%22%20%5Cl%20%2214)).  וכי יש מכשול גדול מזה:  שכל הנביאים דיברו שהמשיח גואל ישראל ומושיעם, ומקבץ נדחיהם ומחזק מצוותן; וזה גרם לאבד ישראל בחרב, ולפזר שאריתם ולהשפילם, ולהחליף התורה, ולהטעות רוב העולם לעבוד אלוה מבלעדי ה'.אבל מחשבות בורא עולם--אין כוח באדם להשיגם, כי לא דרכינו דרכיו ולא מחשבותינו מחשבותיו.  וכל הדברים האלו של ישוע הנוצרי, ושל זה הישמעאלי שעמד אחריו--אינן אלא ליישר דרך למלך המשיח, ולתקן את העולם כולו לעבוד את ה' ביחד:  שנאמר "כי אז אהפוך אל עמים, שפה ברורה, לקרוא כולם בשם ה', ולעובדו שכם אחד" ([ראה צפניה ג,ט](http://www.mechon-mamre.org/i/t/t2103.htm%22%20%5Cl%20%229)).כיצד:  כבר נתמלא העולם כולו מדברי המשיח, ומדברי התורה ומדברי המצוות, ופשטו דברים אלו באיים רחוקים, ובעמים רבים ערלי לב; והם נושאים ונותנים בדברים אלו, ובמצוות התורה--אלו אומרים מצוות אלו אמת היו, וכבר בטלו בזמן הזה, ולא היו נוהגות לדורות.  ואלו אומרים דברים נסתרות יש בהם, ואינן כפשוטן, וכבר בא משיח, וגילה נסתריהם.וכשיעמוד המלך המשיח באמת, ויצליח וירום ויינשא--מיד הם כולן חוזרין ויודעים ששקר נחלו אבותיהם, ושנביאיהם ואבותיהם הטעום.  | Jesus of Nazareth, who aspired to be the [*melech ha-*] *Mashiach* and was executed by the court also was spoken of in Daniel's prophecies, "The renegades among your people shall exalt themselves in an attempt to fulfill the vision, but they shall stumble" (*Daniel* 11:14).Can there be a greater stumbling block than [Christianity]? All of the prophets spoke of [the *melech ha-*]*Mashiach* as the redeemer of Israel, their savior who would gather their dispersed ones and strengthen their [observance of] the *mitzvot*. In contrast, [the founder of Christianity] caused the Jews to be slain by the sword, their remnants to be scattered and humiliated, the Torah to be altered, and the majority of the world to err and serve a god other than Hashem.Nevertheless, the intent of the Creator of the world is not within the power of man to comprehend, for [to paraphrase Yeshaya 55:8] His ways are not our ways, nor are His thoughts our thoughts. [Ultimately,] all of the deeds of Jesus of Nazareth and that Ishmaelite [i.e. Mohammed] who arose after him will serve only to pave the way for the coming of *mashiach* and for the improvement of the entire world, [motivating the nations] to serve God together, as it is written, "I will make the peoples pure of speech so that they all will call upon the Name of God and serve Him with one purpose" (*Tzefanya* 3:9).How will this come about? The entire world already has become filled with talk of [the supposed] *mashiach*, as well as of the Torah and the *mitzvot*. These matters have been spread among many spiritually insensitive nations, who [now] discuss these matters as well as the *mitzvot* of the Torah. Some of them [i.e. the Christians] say: "These commandments were true but are not in force in the present age; they are not applicable for all time." Others [i.e. the Moslems] say: "Implied in the commandments are hidden concepts that cannot be understood simply; the *melech ha-mashiach* already has come and revealed them.”When the true *melech ha-mashiach* will arise and prove successful, his [position becoming] exalted and uplifted, they will all return and realize that their ancestors endowed them with a false heritage; their prophets and ancestors cause them to err. |

**רמב"ם אגרת תימן**

|  |  |
| --- | --- |
| ואחד מן התנאים שיש אצלנו ידועים לכל נביא - שיהיה בתכלית המדע ואז ינבא אותו הקב"ה. לפי שהוא עיקר אצלנו שאין הנבואה שורה אלא על חכם וגיבור ועשיר. וביארו, שאפילו גיבור שיהיה כובש את יצרו, ועשיר - עשיר בדעתו. אבל כשיעמוד אדם שאינו מפורסם בחכמה, ויאמר שהוא נביא, אין אנו מאמינים אותו. כל שכן אם יאמר אחד מעמי הארץ שהוא משיח. ואחת הראיות שהוא עם הארץ שצווה לפזר אדם כל ממונו, ושיתנדבו לעניים. וכל השומעים לו הם טיפשים, והוא חוטא, שעושה הפך התורה, הואיל ואין ראוי לתורתנו לעשות צדקה מכל ממונו אלא מקצתו. שכן כתוב "אך כל החרם אשר יחרים לאיש לה' מכל אשר לו", ואמרו מקבלי השמועה "מכל אשר לו - ולא כל אשר לו". ושמו לנדבה גדר וגבול, והוא החומש. אמרו: "המבזבז אל יבזבז יותר מחומש". ואין ספק ששיכלו וליבו שנשאוהו לומר שהוא משיח, הוא אשר נשאו לצוות בני אדם לצאת מכל קניינם להתנדב, לעניים ונעשו להם עניים והעניים עשירים. וחייבו עצמם מן הדין להחזיר להם ממונם. ויהיה הממון על הדרך הזה בין העניים והעשירים חוזר חלילה, וזו סכלות מבוארת.  | It is an article of our faith that the gift of prophecy is vouchsafed only to the wise, the strong, and the rich. Strong is defined as the ability to control one's passions. Rich signifies one wealthy in knowledge. Now, if we dare not put trust in a man's pretensions to prophecy if he does not excel in wisdom, certainly we should not consider the claims of an ignoramus that he is the messiah. That the man in question is a sciolist is evident from the order he issued, as you state, to the people to give away all of their possessions for charitable purposes. They did right in disobeying him, and he was wrong inasmuch as he disregarded the Jewish law concerning alms-giving. For scripture says, "If a man will devote anything of all that he has" (*Vayikra* 27:28), and the rabbis explain in their comment on this verse, "part of all that he has, but not all that he has," (*Sifra* *ad.* *loc.*). The sages accordingly limited the amount one may give: "He who is inclined to be liberal with the poor may not part with more than a fifth of his possessions” (*Ketubot* 50a). There is no doubt that the process of reasoning that led him to claim that he is the Messiah induced him to issue a command to his fellow men to distribute their property to the poor, causing the the affluent to become destitute and vice-versa. According to this ordinance, it would be necessary for the newly rich to return their recently acquired property to the newly impoverished. Such a regulation, which would keep property moving in a circle, is the acme of folly.[[16]](#footnote-16) |

### Will the *Melech ha-Mashiach* Perform Miracles?

*Iggeret Teiman*

|  |  |
| --- | --- |
| What the great powers are, which all the prophets from Moshe to Malachi ascribe to the Messiah, may be inferred from various statements in the twenty-four books of scripture. The most significant of them all is the fact that the mere report of his advent will strike terror into the hearts of all the kings of the earth, and their kingdoms will fall, and they will be unable to wage war or revolt against him. They will neither defame nor calumniate him, for the miracles he will perform will frighten them into complete silence. Yeshaya refers to the submission of the kings to the Messiah in the verse, "Kings shall shut their mouth because of him" (52:15). He will slay whomever he wishes; none will escape or be saved, as it is written, "And he shall smite the land with the rod of his mouth." (*Yeshaya* 11:4). Revolution and war in the entire world, from East to West, will not cease at the beginning of the Messianic era, but only after the wars of Gog and Magog, as was indicated by Ezekiel. I do not believe that this man who has appeared among you possesses these powers. | אבל כלל מעלותיו, שיסופר בהם על ידי כל הנביאים ממשה רבנו תחילתם, עד מלאכי שהוא סופם, תוכל אתה ללקוט אותם מן הארבע ועשרים ספרים. אבל המידה המיוחדת לו היא בשעה שיגלה ייבהלו כל מלכי ארץ משמעו ויפחדו ותיבהל מלכותם, ויתנכלו איך לעמוד כנגדו בחרב או בזולתה, כלומר שלא יוכלו לטעון ולערער עליו ולא יוכלו להכחישו, אלא ייבהלו מן המופתים שיראו על ידו, וישימו ידם לפיהם, שכן אמר ישעיהו בעת שספר שישמעו המלאכים לו אמר נ"ב ט"ו "עליו יקפצו מלכים פיהם כי אשר לא ספר להם ראו ואשר לא שמעו התבוננו". ואמר שימית כל מי שירצה להמיתו בדברו, ולא יוכל להימלט ולהינצל ממנו. שכן אמר שם י"א ד' "והכה ארץ בשבט פיו וברוח שפתיו ימית רשע". אבל הסתלק החירום והמלחמה ממזרח שמש וממערבה, אין זה בתחילת היגלותו אלא אחר מלחמות גוג ומגוג, כמו שבאר יחזקאל ע"ה. ואיני רואה שזה שעמד בארצכם יש בו מכל אלו.  |

רמב"ם הלכות מלכים ומלחמות יא הלכה ג

|  |  |
| --- | --- |
|  [A proof can be brought from the fact that] that R. Akiva, one of the greatest sages of the Mishnah, was one of the supporters of KingBen Koziva and would describe him as the *melech ha-mashiach*. He and all the sages of his generation considered him to be the *melech* *ha-mashiach* until he was killed because of [his] sins. Once he was killed, they realized that he was not [the messiah]. The sages did not ask him for any signs or wonders. | אין הדבר כך, שהרי רבי עקיבא חכם גדול מחכמי משנה היה, והוא היה נושא כליו של בן כוזיבא המלך, והוא היה אומר עליו שהוא המלך המשיח, ודימה הוא וכל חכמי דורו שהוא המלך המשיח, עד שנהרג בעונות, כיון שנהרג נודע להם שאינו, ולא שאלו ממנו חכמים לא אות ולא מופת. |

### The Importance of Belief in *Mashiach*

|  |  |
| --- | --- |
| והיסוד השנים עשר ימות המשיח, והוא להאמין ולאמת שיבא ואין לומר שנתאחר אם יתמהמה חכה לו… ולהאמין בו מן הגדולה והאהבה ולהתפלל לבואו בהתאם למה שנאמר בו על ידי כל נביא, ממשה ועד מלאכי. ומי שנסתפק בו או זלזל בענינו הרי זה מכחיש את התורה שהבטיחה בו בפירוש בפרשת בלעם ואתם נצבים… | The twelfth principle is the era of *mashiach*, namely, to believe and affirm that he will come and that you should be waiting for him even though he delays in coming… and to believe that he will be great and beloved, and to pray for his arrival in accordance with what was stated about him by all of the prophets from Moshe to Malachi. And anyone who is unsure about this or denigrates it contradicts the Torah that explicitly promised [concerning] him… |

**רמב"ם הלכות מלכים פרק יא** הלכה א

|  |  |
| --- | --- |
| וכל מי שאינו מאמין בו, **או מי שאינו מחכה לביאתו**, לא בשאר נביאים בלבד הוא כופר, אלא בתורה ובמשה רבינו, שהרי התורה העידה עליו שנאמר ושב ה' אלהיך את שבותך ורחמך ושב וקבצך וגו' אם יהיה נדחך בקצה השמים וגו' והביאך ה'… | Whoever does not believe in him, **or does not await his coming**, denies not only [the statements of] the other prophets, but also [those of] the Torah and of Moshe, our teacher, for the Torah attests to his coming, stating: “And the Hashem, your God, will bring back your captivity and have compassion upon you. He will return and gather you [from among all the nations].... Even if your dispersed ones are in the furthest reaches of the heavens, [from there will God gather you in].... God will bring you [to the land]...” (*Devarim* 30:3-5), |

**תלמוד בבלי מסכת שבת** לא א

אמר רבא: בשעה שמכניסין אדם לדין אומרים לו: נשאת ונתת באמונה, קבעת עתים לתורה, עסקת בפריה ורביה, **צפית לישועה**, פלפלת בחכמה, הבנת דבר מתוך דבר?

'אורות' (עמ' ט)

צפיית ישועה היא כח המעמיד של היהדות הגלותית

כי לישועתך קיוינו כל היום

**רמב"ם הלכות מלכים פרק יב** הלכה ד

|  |  |
| --- | --- |
| לא נתאוו החכמים והנביאים ימות המשיח, לא כדי שישלטו על כל העולם, ולא כדי שירדו בעכו"ם, ולא כדי שינשאו אותם העמים, ולא כדי לאכול ולשתות ולשמוח, אלא כדי שיהיו פנויין בתורה וחכמתה, ולא יהיה להם נוגש ומבטל, כדי שיזכו לחיי העולם הבא, כמו שביארנו בהלכות תשובה.  | The sages and prophets did not yearn for the messianic era in order that [the Jewish people] rule over the entire world, nor in order that they have dominion over the gentiles nor that they be exalted by them, nor in order that they eat, drink and celebrate. Rather, their aspiration was that [the Jewish people] be free [to involve themselves] in Torah and its wisdom without anyone to oppress or disturb them, and thus they will be found worthy of life in the World to Come, as we explained in *Hilchot Teshuva*. |

1. Radak notes that בְּעִתָּהּ אֲחִישֶׁנָּה also could be translated as “In its time, I will hasten to complete it.” *Targum Yonatan ben Uziel* understands that it means “In its time, I will bring it.” [↑](#footnote-ref-1)
2. **דניאל פרק ז**

 (יג) חָזֵה הֲוֵית בְּחֶזְוֵי לֵילְיָא וַאֲרוּ עִם עֲנָנֵי שְׁמַיָּא כְּבַר אֱנָשׁ אָתֵה הֲוָה וְעַד עַתִּיק יוֹמַיָּא מְטָה וּקְדָמוֹהִי הַקְרְבוּהִי: [↑](#footnote-ref-2)
3. **זכריה פרק ט**

 (ט) גִּילִי מְאֹד בַּת צִיּוֹן הָרִיעִי בַּת יְרוּשָׁלִַם הִנֵּה מַלְכֵּךְ יָבוֹא לָךְ צַדִּיק וְנוֹשָׁע הוּא **עָנִי וְרֹכֵב עַל חֲמוֹר** וְעַל עַיִר בֶּן אֲתֹנוֹת: [↑](#footnote-ref-3)
4. Adapted from the Soncino translation of the Talmud. [↑](#footnote-ref-4)
5. R. Huna (*Yevamo*t 62a) derives from here that one has fulfilled the *mitzvah* of *pru u-rvu* even if his children die since the souls have been brought into the world. Halacha does not follow R. Huna’s view, but nevertheless, we learn from this concept the importance of having additional children even if one has already fulfilled *pru u-rvu.* [↑](#footnote-ref-5)
6. Adapted from the Soncino translation of the Talmud. [↑](#footnote-ref-6)
7. *Tosafot* wonder how these two statements are reconcilable and answers that if the Jews would have kept two *shabatot*, the souls would have been brought to the world miraculously though multiple births.

**תוספות מסכת נדה דף יג עמוד ב**

 עד שיכלו כל הנשמות שבגוף - והא דאמר (שבת דף קיח:) אילמלי שמרו ישראל ב' שבתות מיד היו נגאלים וי"ל דהרבה היו יולדות בכרס אחד.

Maharsha suggests that a similar answer would be necessary to explain how good behavior can hasten the redemption (זכו אחישנה).

מהרש"א חידושי אגדות מסכת נדה דף יג עמוד ב

אין בן דוד בא כו' בתוספות בד"ה עד שיכלו כל הנשמות שבגוף והא כו'. וי"ל דהרבה היו יולדות בכרס אחד עכ"ל וכן יש ליישב ההיא דזכו אחישנה אבל האי לישנא דקאמר מיד נגאלין אכתי דחוק דאיך יהיו יולדות כ"כ הרבה ככל הנשמות שבגוף שהיו ראוין להוליד לעתיד ואולי שהוא כענין שאמרו שהיתה אשה אחת יולדת במצרים ששים ריבוא בכרס אחד והוא משה שהיה שקול ככל ישראל כן אם יזכו ישראל תלד אשה בענין זה ס' ריבוא בכרס אחד שהנולד יהיה כששים ריבוא נשמות שבגוף ולפי זה יתפרש האי קרא דמייתי טפי שאמר כי רוח אחד מלפני יעטוף כנשמות הרבה שאני עשיתי בגוף כי אותו רוח יהיה שקול ככל אותן נשמות ורוח נאמר על מי שיש לו מעלה יתירה כמ"ש ונחה עליו רוח ה' וגו' ולזה אמר רוח בלשון יחיד ונשמות בלשון רבים וק"ל: [↑](#footnote-ref-7)
8. זכריה (יג ח): " וְהָיָה בְכָל הָאָרֶץ, נְאֻם ה', פִּי שְׁנַיִם בָּהּ יִכָּרְתוּ יִגְוָעוּ; וְהַשְּׁלִשִׁית יִוָּתֶר בָּהּ". [↑](#footnote-ref-8)
9. I.e. no Torah. Avraham was fifty-two years old when he began to convert men to the worship of the true God; from Adam until then, two thousand years elapsed. [↑](#footnote-ref-9)
10. I.e. from Avraham's fifty-second year until 172 years after the destruction of the second Temple. [↑](#footnote-ref-10)
11. I.e. *mashiach* will come within that period. [↑](#footnote-ref-11)
12. Adapted from the Soncino translation of the Talmud. [↑](#footnote-ref-12)
13. This translation is adapted from that of Boaz Cohen <http://en.wikisource.org/wiki/Epistle_to_Yemen/Complete>. [↑](#footnote-ref-13)
14. Rabbeinu Chananel (*Shemot* 12:40) compares the three dates that are given for the ultimate time of redemption in the book of *Daniel* to the three durations given by the Torah of the exile in Egypt (210, 400, and 430 years). This may relate to the open-ended nature of the exile and the different possibilities by which *mashiach* can come. [↑](#footnote-ref-14)
15. Translation from Artscroll Stone Chumash. [↑](#footnote-ref-15)
16. Translation adapted from that of Boaz Cohen. [↑](#footnote-ref-16)