

TURNING RITUAL INTO MEANINGFUL JEWISH PRACTICE

RABBI YEHOSHUA GRUNSTEIN

# In Theory

ויקרא משה אל כל ישראל ויאמר אלהם שמע ישראל את החקים ואת המשפטים אשר אנכי דבר באזניכם היום ולמדתם אתם ושמרתם לעשתם: (דברים ה/א)

Moshe called out to all of Israel, and said to them: Hear-O-Israel, to the Edicts and Laws that I will speak in your ears today, and you shall learn them, and [then] fulfill them. (Devarim 5/1.)

גם בהצנע לכת, ובשכבו על משכבו, ידע לפני מי הוא שוכב, ומיד שיעור משנתו יקום בזריזות לעבודת בוראו.(הרמ"א, אורח חיים, סימן א/א)

And even in private, and when one lies down on his bed, he/she should know before who one slumbers, and when one awakes, immediately he/she should get up quickly to serve his/her creator. (Rama, Code, OC, 1/1.)



## In Practice



Abraham ibn\* Ezra (1089–1164)

ברוך אתה ה' אלוקינו מלך העולם אשר **קדשנו במצוותיו** וציוונו....

Blessed be you G-d, King of the Universe, who has sanctified us with his commandments, and commanded....

הריטב"א [פסחים ז: ד"ה "וכתב הרי"ט ז"ל]- וטעם זה שאמרו חז"ל לברך על המצוה עובר לעשייתן...כי הברכות מעבודת הנפש, וראוי להקדים עבודת הנפש למעשה שהיא עבודת הגוף.

<u>Ritv"a</u> [Tracate Pesachim 7b, d"h vechatav]- The reason our sages instituted saying a Beracha right before doing the Mitzvah....is because the blessings are the work of the SOUL, and it's preferable to give the priority to spiritual before the physical.

ויאמר ה'; יען כי נגש העם הזה- בפיו ובשפתיו כבדוני, ולבו רחק ממני, ותהי יראתם אותי מצות אנשים מלומדה (ישעיה כ"ט/י"ג)

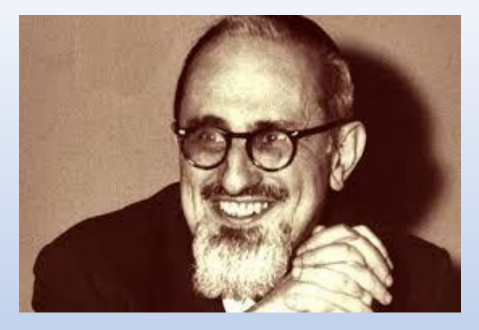
And the Lord said: "Because this people has come near; with their mouth and with their lips they honor Me, but their heart is far away from Me, and their fear of Me has become like a routine habitual command of people, for which they have been trained (Yishayahu 29/13.)

מצות אנשים מלומדה, כטעם רגילות, כעגל לא לומד (אבן עזרא שם)

"A routine habitual command of people, which has been taught" means used to it, like a calf that doesn't learn [i.e.-doesn't internalize the significance of his actions.]

(Iben Ezra ibid.)

#### **Wanted**

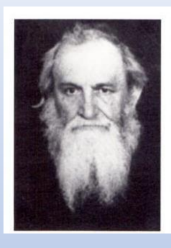


לא רק **מוסר של הפעולה** מקיימת ההלכה, אלא אף **מוסר של ההרגשה**. האדם אדון הוא לעולמו הרגשי הפנימי, ובכוחו להתכחש לרגשות מערערים, אף אם יכפו עצמם בעוצמה יתירה; ובכיוון ההפוך – בכוחו לספוג אל אישיותו רגשות גואלים. ( הרב יוסף דב הלוי סולובייצ'יק, דברי הגות והערכה, "צירוף", עמ' 247)

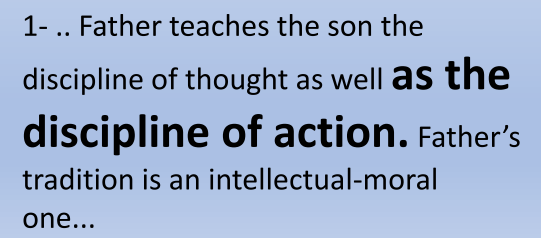
Not only does the *Halacha/*Jewish law fulfill a **morality of actions**, but also a **morality of feeling**. Man is the master of his internal feelings, and has the power to deny feelings that appeal against the current ones, even if they force themselves on him forcefully; and so too in the opposite direction- one has the power to take in feelings that are redeeming( Divrei Hagut Vehaaracha, Yerushalyim 5743, "Tziruf," page # 247)

Rav J.B. Soloveitchik, ["A Tribute to the Rebbetzen of Talne," Tradition. 17:2,

Spring 1978, p. 76-77]- We have **two massorot, two traditions**:



HaRav Hagaon
R. Moshe Halevi
Soloveitchik zt'l
הרה"ג ר' משה הלוי
סאלאוויישיק זצ"ל
(תרלייט-תש"א) (1879-1941)





2-...Most of all I learned from [my mother] that Judaism expresses itself not only in formal compliance with the law but also in a living experience. She taught me that there is a flavor, a scent and warmth to the mitzvot

**Rav Soloveitchik** [cited R. Aaron Rakeffet-Rothkoff, The Rav, vol. 1, pp. 149-150]-my mother...taught me **how to live Judaism** and not just practice it.

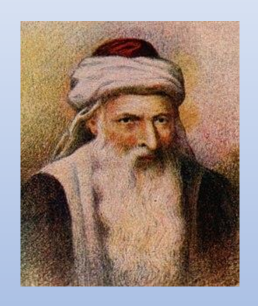
#### **Example #1- Tefillin: Hand & Heart**

יכוין בהנחתם שצונו הקדוש ברוך הוא להניח... על הזרוע כנגד הלב, ועל הראש כנגד המוח, ...וישתעבד להקב"ה הנשמה שהיא במוח, וגם הלב שהוא עיקר התאוות והמחשבות. (שולחן ערוך, או"ח, כ"ה/ה)

One should have the mindset/intent, when putting them [i.e.-Tefillin] on, that G-d has commanded us to put these...on one's hand influencing the heart, and on one's head influencing the mind, ...One should [have in mind to] totally devote himself to G-d with his soul that in his mind, and also the heart, that is the source of one's desires and thoughts, and thus, with this, one will remember the creator (Code, OC, 25/5.)

שכשיכוף זרועו למטה יהיו כנגד לבו (שולחן ערוך, אורח חיים, הלכות תפילין סימן כז/א)
One should insure that his Tefillin is moved a bit to the side [of the arm, facing the heart] so that when one moves one's arm downwards, the Tefillin will rub against one's heart (Code, OC, 27/1)





R' Yosef Karo, the "Shulchan-Aruch/Code", 1488-1575

#### **Layning #1; Learning Torah**

תנו רבנן: מימות משה ועד רבן גמליאל לא היו למדין תורה אלא מעומד, משמת רבן גמליאל ירד חולי לעולם והיו למדין תורה מיושב (מסכת מגילה כ"א עמוד אי)

Our Rabbi's taught; from the times of Moshe, till the times of Rabban Gamliel, they would not teach Torah, unless they were standing. But once Rabban Gamliel passed on, sickness descended on to the world[i.e.- it was hard to stand and properly concentrate on learning at the same time,] and they began to teach Torah sitting down."(Tractate Megillah 21a)

א"צ לעמוד מעומד בעת שקורין בתורה. (שו"ע או"ח קמ"ו/ד)

You don't have to stand upright during the Torah reading (Code, OC, 146/4)

### Layning # 2; Experiencing Torah

<u>מסכת מגילה כ"א עמוד א':-</u> משנה. הקורא את המגילה עומד ויושב.... גמרא...מה שאין כן בתורה וּלש״יִי−

שאין קורין בתורה בלבור מיושב.]....

<u>Tractate Megilla 21a-</u> Mishna; One can read the Megilla either standing up or sitting down...Gemara; ...this is not the case with regard to the Torah reading. [Rashi-we don't read the Torah publicly sitting down.]

ירושלמי מגילה ד/א- רבי שמואל בר רב יצחק עאל לכנישתא. חד בר נש קאים מתרגם סמיך לעמודא. אמר ליה; "אסור לך: כשם שניתנה באימה ויראה, כך אנו צריכין לנהוג בה באימה ויראה". רבי חגי א"ר שמואל בר רב יצחק עאל לכנישתא. חמא חונה קאים מתרגם ולא מקים בר נש תחתוי. אמר ליה אסיר לך כשם שניתנה על ידי סרסור. סרסור כך אנו צריכין לנהוג בה על ידי סרסור.

<u>Yerushalmi Talmud Tractate Megilla 4/1-</u> R' Shemuel son of R' Yizchak went to shul. A gentleman would interpret the Torah reading, and rested his body on the Bima. They told him; "that's forbidden; **just like the Torah was given in awe and trepidation, so too we have to treat [the Torah reading] with awe and trepidation.** R' Chagi/R' Shmuel son of Yizchak went to shul. Chama was interpreting the Torah reading without another reader there. They said to him; "That's forbidden; just like the Torah was given by virtue of a messenger [i.e.- Moshe], so too we [in the Torah reading] have to act

### Example # 2- Layning; Learning & Experiencing # 2

ואין התורגמן נשען, לא לעמוד ולא לקורה, אלא עומד באימה וביראה...(הרמב"ם, הלכות תפילה ונשיאת כפיים, י"ב/י"א)

The interpreter & reader can't rest their body on the Bima, but rather they must stand in awe and trepidation (Rambam, Laws of Prayer & Kohanim's Blessing, 12/11.)

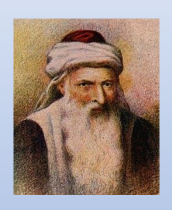
אם ש"צ רוצה לברך לעצמו ולקרות, **צריך שיעמוד אחר אצלו**, שכשם שנתנה תורה על ידי סרסור, כך אנו צריכים לנהוג בה על ידי סרסור. (שולחן ערוך, אורח חיים, סימן קמ"א/ד)

If the reader himself wants to say the Berachot and lain, **someone else must stand there with him**, as just as the Torah was given via a messenger [i.e.- Moshe,], so too we must relate to it via a messenger. (Code, OC, 141/4)

נוהגין שהגבאי...עומד אצל ס"ת .... כדי שיהיה ג', היינו שהסגן הוא כביכול במקום הש"י שהוא מצוה לקרות לכל מי שירצה, והקורא הוא הסרסור במקום משה. והעולה הוא המקבל במקום כל ישראל ובשליחותם (משנה ברורה קמ"א/ט"ז)

It's customary that the *Gabbai*...stand by the Torah...so there should be 3 people, namely 1) the Gabbai, who's job, as it were, is to stand in place of G-d who calls out to the people [i.e.-calls up people to the Torah,] to read if they so choose [i.e.-the giver of the Torah,] 2) the *Lainer*/Reader is the messenger in place of Moshe [i.e.- the receiver of the Torah on behalf of the Jewish people,] 3) the one that gets the *Aliya* receives it [via the reader/via the person standing in place of Moshe,] on behalf of the entirety of the Jewish people and as their messenger. (Mishna Berura 141/16.)



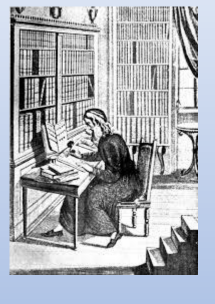




### Summary

... ובאמת, הנני רואה עתה מחכמי התלמוד שעשו חבור אחד מהלכות ואגדות כי תורה אחת היא לנו.... ועייכ תהיתי על הראשונות שחלקתי חבור הזה לבי חלקים דהיינו חלק אחד מחדושי אגדות שמן הראוי שלא להפרידן אך לחברן אשה אל אחותה אבל לי לא היה אפשר בחזרה לחברו שוב חבור אחד מפני הטורח ועייכ הנני מבקש מאת כל מעיין שישים לבו לזאת גם מהיום שעשיתיו שני חלקים לא יהיה מפריד אותם מלעיין בשניהם ... ויהיו שניהם תמים יחדו (הקדמת המהרשייא לחידושי הלכות)





R' Shemuel Eliezer HaLevi Eidels, the "Maharsha", 1555-1631 ....in truth, I now see the wise of the Talmud that created ONE interpretation from both the legal parts of the Talmud and the *Aggadic* parts, **as our Torah is one for us...**and therefore it was strange that I've originally divided my own into two parts, namely one part that is my insights on the *Aggadic* parts, as it's worthy not to divide them, but rather intertwine them, but I can't now re-write it because of the trouble involved. Therefore, I ask anyone who studies them that they should pay attention to this, that even though I made them into two parts, **don't divide between them, but rather see them both**,...and together they will be 1 unit (Introduction of the Maharsh"a to his insights on Halacha of the Talmud.)

ּכְּי־קָרָוֹב אֵלֶיִרְ הַדָּבָּר מְאֵֹד **בְּפִירְ וּבְלְבָרְךּ** לַעֲשׂתְוֹ: (דברים ל"י"ד)

Know, that the thing is very close to you, in your mouth and in your heart, to observe it (Devarim 30/14)