# Is Judaism One Religion or Many? Contemporary Applications of Lo Sisgodedu



Rabbi Efrem Goldberg Boca Raton Synagogue rabbiefremgoldberg.org



#### I. Source

- a. Devarim 14:1 Lo sisgodedu
  - i. Yevamos 13b Don't behave in a way that creates factions among the Jewish community.
- b. What is the issur?
  - i. Yevamos 14a
    - 1. Rav Yochanan and Reish Lakish argue if the prohibition applies between two communities
    - 2. Abbayei and Rava argue if the prohibition applies between two batei din within one community
- c. What is connection between two layers of interpretation?
  - i. Maharal
  - ii. Shem Mi'Shmuel

#### II. Reason for the issur –

- a. Rashi (yevamos 13b) looks like there are two Torahs
- b. Rambam (hilchos akum 12:14) eliminate machlokes
- c. Ritva (yevamos 13b) seems to combine reasons

#### III. How do we pasken?

- a. Reish Lakish vs. Rav Yochanan
- b. Abbayei vs. Rava
  - i. Rif, Rosh, Rabbeinu Yerucham, Meiri, Sefer Ha'Chinuch, Lechem Mishna, Shulchan Aruch like Rava that only applies in one beis din and not between different cities.
  - ii. Rambam (hilchos akum 12:14) sounds like he paskens like Abbayei
    - 1. Kesef Mishna and others ask don't we follow Rava except ya'al k'gam? Many answers given for Rambam

#### IV. Does it apply to minhagim?

- a. Rama: Don't observe different practices in one city because of lo sisgodedu
- b. Magen Avraham doesn't apply to minhagim
  - i. Keren Orah and Meishiv Davar depends on reason for lo sisgodedu. If it is not to appear as two Torahs, doesn't apply to minhag. If machlokes, it would apply.

#### V. Applications:

- a. Davening
  - i. Meishiv Davar/Rav Moshe can do opposite quietly but not out loud
  - ii. Rav Ben Tzion Abba Shaul zt"l (Orh L'Tzion Vol. III 5:11)
  - iii. Teshuvos V'hanhagos
  - iv. Chashukei chemed
- b. Tefillin chol ha'moed
  - i. Mishna Berura
  - ii. R' Ovadia
- c. Eruv
- i. Mishneh Halachos
- d. Standing Kerias Ha'Torah
  - i. Mishneh Halachos
  - ii. Rav Moshe
- e. Tachanan at Mincha where it is omitted
  - i. Shevet Ha'Levi
  - ii. Ohr L'Tziyon
  - iii. Mishneh Halachos
- f. Yibum
  - i. Rav Ovadia
- g. Haircut during three weeks
  - i. Rav Ovadia
- h. Techeiles
  - i. Rav Moshe Shternbuch
- Yom Tov Sheni
  - i. Rav Schachter

#### 1. Devarím 14:1

בְּנִים אַתֶּם לֵיהוְה אֵלְהֵיכֵם לְּא תִתְגִּרְדֹוּ וְלְא־תָשְׁימוּ קָרְחֶה בֵּין עֵינֵיכֶם לָמֵת: כִּי עֵם קְּדוֹשׁ אַתָּה לֵיהוָה אֱלֹהֵיך וּבְךְּ בָּחֵר יהוֹה לְהְיָוֹת לוֹ לְעַם סְגֻלָּה מִכּל הָעַמִּים אַשֵּׁר עַל־פָּנֵי הָאָדְמָה:

You are children to HASHEM, your God\* — you shall not cut yourselves and you shall not make a bald spot between your eyes for a dead person. <sup>2</sup> For you are a holy people to HASHEM, your God, and HASHEM has chosen you for Himself to be a treasured people, from among all the peoples on the face of the earth

#### 2. Yevamos 13b

The Gemara records an exchange between Amoraim that eventually leads to a discussion about our Mishnah:

#### 3. Yevamos 14a

The Gemara relates this dispute to the issue of lo sisgo-dedu:

פאן דְאָמֵר עְשׁוּ – **But** according to **the one who says** that [**Beis** Shammai] did act in accordance with their opinions, קרינן בַּאן קרינן בַאן – let us read (i.e. apply) the following verse here: אָר,, – The Torah states: lo sisgodedu, which means that that – אַרְבְּדִיי – you shall not form separate factions. In light of this prohibition, how could Beis Shammai and Beis Hillel follow their disparate views? (10)

The Gemara answers:

אַמֵּר אָבֵּי – Abaye said: אָמֶר דְּבָּיִי – אָמֶר אָבַּיִּי – When do we say that lo sisgodedu applies? בְּמִר דְּנִיִּם בְּעִיר אַחַת – It applies in the case of two courts in one town הַלֶּלוּ מוֹרִים בְּרַבְּרִי – where these [the judges of one court] rule in accordance with the opinion of Beis Shammai, וְהַלֶּלוּ מוֹרִים – and these [the judges of the other court] rule in accordance with the opinion of Beis Hillel. אָבָל שְׁתֵּי בָתִי דְיִנִים – But in the case of two courts in two towns, where one court follows Beis Shammai and the other follows Beis Hillel, – לֵּית לֶן בָּה – there is no problem.[11]

This answer is challenged:

וְהָא בִּית שַׁמֵּאי וּבִית הָלֵל - Rava said to [Abaye]: וְהָא בִּית שַׁמֵּאי וּבִית הָלֵל - But a dispute between Beis Shammai and Beis Hillel is like a dispute between two courts in one town!

Rava therefore suggests a different answer:

אָפָרינַן ,, לא תִתְגּדְדּרוּי. Rather, said Rava: אָלָא אָמַר רָבָא — When do we say that lo sisgodedu applies? בְּגוֹן בֵּיִת דִּין בָּעִיר

avoid violation of this prohibition, the Sages should have instituted a single Megillah-reading date for everyone. [34] –? –

The Gemara interrupts<sup>[35]</sup> the exchange between R' Yochanan and Reish Lakish to ask:

קאי , לא תְתְגְּדְרוּי׳ מִּיבָּעִי לֵּיה לְגוּפִיה – But this commandment, lo sisgodedu, is required for the basic meaning of the verse itself:

— For the Merciful One is saying in this verse:
— You shall not inflict a wound upon yourself when grieving for a dead person. How, then, can it serve to prohibit factionalism?

The Gemara answers:

אָם בַּן – If so, that it refers to the prohibition against inflicting wounds, לימָא קְּרָא לֹא תְגוֹדְדוּ – let the verse say lo segodedu. אָר בְּיִרְיִי – For what reason does it say lo sisgodedu? מִינָּה לְהָבִי הוּא דְּאָתָא – Learn from [this choice of expression] that it serves to teach this prohibition against factionalism. [38]

The Gemara objects:

וְאֵימָא בּוּלֵיה לְהָכִי הוּא דְאָתָא — But then say that it serves entirely to teach this prohibition against factionalism, and not to teach the prohibition against making a wound. [39] — ? —

The Gemara answers:

אָם כַּן – אָם כַּן – אָם כַּן – If so, that it only prohibits factionalism, אָם לָּיָא קָרָא לֹא – let the verse say lo sagodu. מָאי ,, לֹא תִתְגּּרְדוּי – What is indicated by lo sisgodedu? שַׁמַע מִינָּה תַּרְתֵּי – Learn, there fore, both laws from it.  $^{[40]}$ 

תחת – It applies in the case of a single court in one town, פֶּלֶג – where part of the court rules in accordance with the opinion of Beis Shammai וּפֶּלֶג מוֹרִין – and part rules in accordance with the opinion of Beis Hillel. בְּלֵל שְׁתִּי בְּתִי דִינִין בְּעִיר אַחָּת – But in the case of two courts in one town, where one court follows Beis Shammai and the other follows Beis Hillel, בְּלִית לֶּן בָּה – there is no problem. [13]

## 5. Shem Mi'Shmuel R' Shmuel Borenstein 1855-1926



בנים אתם לה' אלקיכם לא תתגודדו ולא תשימו קרחה בין עיניכם למת. ובש"ס יבמות (י"ג:) לא תתגודדו לא תעשו אגודות אגודות. ויש להבין מה ענין זה עם בנים אתם לה' אלקיכם ועם לא תשימו קרחה בין עיניכם למת:

והנה כשהוא בבחי׳ עבד עדיין שייך מחלוקת שכל אחד נמשך אחר שורש נשמתו, אבל כשהוא בבחי׳ בן ובטל ממהותו כמלאך שוב אין שייכת מחלוקת, וע״כ מחלוקת ב״ש וב״ה גמי אף שכל אחד גוטה אחר שורש נשמתו כנ״ל מ״מ כשיושבין בדין יחד או אפילו בעיר אחת צריכין ללבוש מלאכות להיות כמו מלאך ולהיות בתכלית הביטול בעיר "מי"ל:

וזה הוא מאמר הכתוב בנים אתם לה"א, מאחר שכל ישראל הם בנים למקום ובכחם להפשיט עצמם ממהותם וללבוש מלאכות להיות להפשיט עצמם ממהותם וללבוש מלאכות להיות בתכלית הביטול ע"כ המצוה היא שלא תתגודדו לעשות אגודות אגודות. וזה עצמו הוא טעם ביסור גדידה וקרחה למת, מאחר שישראל בעצם הם בנים למקום בטלים להש"י כנ"ל, ע"כ כשפושטין לבוש הגוף נשתאבין בשרשם כבן מלך השב אל אביו אחרי היותו במרחקים, אין מקום להתאבל על התפרדו מעולם הזה וותר מדאי:

שכל מעשיו דין גמור. ומזה הטעם אסרה תורה בית דין בעיר אחת — פלג מורים כבית שמאי ופלג כבית הלל, שהרי "המשפט לאלהים" (לעיל 6, יז)<sup>95</sup>, ונראה כאן חס ושלום שניות, ולכך צריך שיהיה הבית דין אינו מחולק. וזהו שאמר הכתוב "בנים אתם לה" אלהיכם", ואם יהיה בכם שום שניות וחילוק, כאילו היה חס ושלום בו, כי העלול מורה על העלה<sup>60</sup>.

ופירוש הראשון יותר פשוט, כי מפני שהם בנים אל השם יתברך, מציאותם מציאות אמיתי, לכך אין השחתה בהם. וזהו גם כן טעם שלא יהיה הבית דין מחולק, כי כל חילוק הוא השחתה¹, וישראל — במה שהם בנים אל השם יתברך — אין ראוי זה בהם. ופירוש פשוט מאוד הוא דבר זה:

#### 4. Maharal

ואם תאמר, מאי ענין זה לזה — שלא יעשו אגודות, ולא יתגודדו. ולא תמצא בתורה כך, שני דברים דלא שייכי בהדדי²?. ויראה שאין זה קשיא, דודאי שייכי שפיר יחד, שכמו שהגדידה מחלק גוף האדם — עד שאין בשרו אחד ושוה, כך כשנחלק הבית דין שהוא בעיר אחת, חציים מורים כבית הלל, וחציים כבית שמאי, כאילו גופו של אדם מחולק²?. והוציאו רז״ל מדרש זה כפי חכמתם וכפי הבנתם מלשון ״תתגודדו״, דלא הוי למכתב בזה הלשון, כדלעיל, אלא לכך הוי למכתב ״לא תתגודדו״, מפני שבא להזהיר גם כן על זה הענין².

והקשה הרמב"ן, מה שפירש רש"י הטעם שאמר שאתם בנים לה' אלהיכם — לא תתגודדו כדי שתראו נאה, אם כן אפילו שלא על מת יהיה אסור<sup>25</sup>. ונראה לומר, שהתורה לא דברה רק מה שדרך לעשות, והוא נקרא מעשה, ולפיכך אסרה תורה. אבל שלא על מת, שאין דרך לעשות, והעושה אותו בטל דעתו, לא הזהירה עליו. כך יש לפרש לפירוש רש"י (כ"ה נכל"ס).

אבל נראה כי האיסור הוא מפני כי ישראל הם מציאות אמיתי<sup>26</sup>, שהרי הם עלולים מן השם יתברך, ונקראים בשביל כך "בנים" למקום<sup>27</sup>, שהם נמצאים מאתו בעצם ובראשונה<sup>28</sup>. ודבר זה אין כאן מקום להאריך, כי נתבאר במקום אחר<sup>29</sup>. ולפיכך אמר שלא יתגודדו על מת לעשות השחתה בהם<sup>30</sup>, כי השחתה [הוא] לדבר שאין לו מציאות אמיתי,

השחתה [הוא] לדבר שאין לו מציאות אמיתי, אבל לישראל — שהם נקראים בנים — לא שייך זה<sup>3</sup>.

ועוד יש לך להכין, שהשם יתכרך הוא אחד (לעיל ו, ד), ומפני שהוא אחד אין מדותיו דין גמור, שהרי יש בו רחמים ודין 32. ואם היה מדותיו דין גמור, היה חס ושלום השם יתברך נוטה לגמרי למדה אחת, ואינו כלול מרחמים ודין, ואם כן יש כאן שניות33. וזה שמשחית נפשו על מת מפני [ש]השם עושה בו דין 34 ועושה השחתה לגמרי, וכאילו כל מדותיו הוא דין גמור, ואין כאן רחמים, ולפיכך הוא משחית נפשו לגמרי על זה35. לכך היה דרכם של בעלי עובדי עבודה זרה שהיו מתגודדים בחרבות 36, שהיו סבורים להוציא מחשבתם, שהיו אומרים שהעבודה זרה אין בו אחדות<sup>37</sup>, והיא נוטה לדין גמור38. וכאשר יתגודדו בחרבות לעשות בהם דין גמור, אז יוציאו מחשבתם לפועל. אבל אם עשה שלא על מת פטור, שהרי לא נעשה דין בו – שיאמר

6. Rashí 1040-1105

For it appears as if there are two Torahs

פוסלין. דזונה היא ופסולה לכהונה אבל מתרומה דבי נשא לא מיפסלה בבעילת כרת אלא בבעילת חלל ונחין וממור ועובד כוכבים ועבד בפרק אלמנה לכ"ג (לקמן מח:): לא תעשו אגודות אגודות. דנראה כנוהגין ב' מורות כשקורין כפרים את המגילה ביום כמיסה ועיירות גדולות בי"ד ומוקפין חומה בע"ו: א"ב לכתוב קרא לא תגודדו. דמשמע לשון גדידה וחבורה: ואימא כוליה להכי הוא דאתא. שלא מעשו אגודות:

7. Rambam 1135-1204 Hílchos Avodas Kochavím

יד ובכלל אזהרה זו שלא יהו שני בתי דינין בעיר אחת זה נוהג במנהג וזה נוהג במנהג אחר. שדבר זה גורם למחלוקת גדולה וכתוב לא תתגודדו לא תעשו אגודות אגודות :

This commandment also includes [a prohibition] against there being two courts which follow different customs in a single city, since this can cause great strife. [Because of the similarity in the Hebrew roots,] the prohibition against gashing ourselves [can be interpreted] to mean: "Do not separate into various different groupings."

כסף משנה

8. Kesef Mishna R' Yosef Karo

דינין בעיר אחת, פירוש שבמה שנוהגים שני מנהגים הם שני במי דינין, ואפשר נמי שנפל טעות בספרים והגירסה הנכונה היא שלא יהיו כשני במי דינין "והסופרים חסרו הכ"ף עכ"ל. וא"ח היאך לוקה המגדד עלמו דהא לאו שבכללות הוא כמו לאו דלא מאכלו על הדם [סוס" סג. פי"ח מסוסדרין ה"ג). ויש לומר דלא דמי דהכא עיקר הלאו ידענו שהוא שלא נגדד עלמנו אלא שרבה הכחוב גם שלא להעשות אגודות אגודות, אכל נגדד עלמנו אלא שרבה הכחוב גם שלא להעשות אגודות אגודות, אכל דלא תאכלו על הדם עיקר הלאו לא נודע אי זהו ולהכי הוי לאו שבכללות. כך נראה לי:

יד ובכלל אזהרה ואם <u>מסמר היאך פסק כאביי ודלא כרב</u>א, ושמא י"ל דלא אמרו [ב"מ כב: וש"נ] הלכה כרבא אלא היכא דפליגי אליבא דני"ל דלא היכא דפליגי אליבא דמ"ד, עיין שם ודוק. וה"ר דוד כהן דנפשייהו \*ולא היכא דפליגי אליבא דמ"ד, עיין שם ודוק. וה"ר דוד כהן במשובה (בית יג) נדחק בפירוש לשון רבינו שרוצה לומר שכשיש בעיר חילוק מההע שחלק מהם נוהגים מנהג זה וחלק מהם נוהגים מנהג אחר שבוה הדבר נעשים שני בחי דינים אבל אינם שני בחי דינים ממש בכל דבר ובכל ענין ואפשר שלוה דקדק בלשונו ולא כתב ששני בחי דינין בעיר אחת לא יהיו נוהגים זה שלא כמנהג זה אלא כתב שלא יהו שני בחי

9. Rítva R' Yom Tov ben Avraham Asevíllí 1250-1330

> אמינא אופ לך איסורא \*959 ואמרת לי את 960\* מנהגא. פרש"י ו"ל 961 דההיא מנהג הוא שנהגו וקיימו חכמים דבריהם מפני המחלוקת. וא"ת מ"מ \*962 כשקיימו חכמים דבריהם, הא איכא איסורא פפני המחלוקת שביניהם פפני לא היה להם לעשות מחלוקת בין ישראל 965 אגודות אגודות, ותורה כשתי תורות, ומוטב שיאמרו שיעשו בכל [666 מקום], או שלא יעשו בשום מקום \*967. וי"ל דהכי אמרינן שאין לומר אגודות אגודות ותורה כשתי תורות, אלא במה שהיה תחלתו [מתקנת 888\* חכמים, כגון מגילה, אבל לא במה שהיה תחילתון מנהג שנהגו העם, ותקנו חכמים דבריהם שלא לנהוג היתר לפניהם מפני המחלוקת. שהרי אלו לא 686\* רצוכל העיר לחזור ממנהגם לא היו חכמים מקפידים עליהם כ"כ 969. והא דאמרינן דגבי מגילה איסורא

10. Rama R' Moshe Isserlis 1520-1572

## הַלְכוֹת פָּסָח סִימַן תצג

(הגהות, מנהגים): ג \*(יד) יוֵשׁ נוֹהֲגִים לְהָסְתַּפֵּר בְּרֹאשׁ־חֹדֶשׁ אָיָּר, וְטָעוּת הוּא בְיָדָם: הגה מִיהוּ, בְּהַרְבֵּה (ס) [ס] מְקוֹמוֹת נוֹהֲגִים לְהִסְתַּפֶּר עַד רֹאשׁ־חֹדֵשׁ אָיָר, (טוּ) וְאוֹתָן לֹא יִסַפְּרוּ מְל״ג בַּעמֵר וְאָילַהְּ אַף־עַל־פִּי שׁמּחֵר לְהִסְתַּפֵּר בְּל״ג בָּעֹמֶר בְּעַצְמוֹ; וְאוֹתָן מְקוֹמוֹת שֶׁנוֹהֲגִין לְהִסְתַּפֵּר מְל״ג בַּעֹמֵר וְאֵילָךְ לֹא יִסְתַּפְרוּ כְּלַל אַתַר פָּסָח עַד ל"ג בָּעֹמֶר. וְלֹא יִנְהַגוּ בְּעִיר אֲחַת (ט) (טז) מִקְצָת מִנְהָג זֶה וּמְקְצָת מִנְהָג זֶה מִשׁוּם ׳לֹא תִּתְּנִּדְדוּ׳, וְכָל־שֶׁכֵּן שֶׁאֵין לנהג (יו) התר (י) בשתיהן (ר״ע):

> In many places they have the custom to take haircuts until Rosh Chodesh Iyar...and those places that have the custom to take haircuts from Lag BaOmer and on...and in one city there should not be different groups observing different customs because of Lo Sisgodedu

> > 11. Magen Avraham R' Avrohom Gambiner 1633-1683

מ"ז מגן דוד

#### אורח חיים תצג הלכות פסח

מגז אברהם נ"י

כ"כ בפוסקים אליגה לפניך הסוגיא ביכמות דף י"ג ע"ב וז"ל מגילה נקראת בי"א היתה אף ביום שא"א תחינה אלא שביום ל"ג בעומר פסקה המיחה לגמרי וא"כ עד

ל"ג בעומר אסור בכל הימים ואחר ל"ג בעומר נוהגים להסתפר עד ראש-חודש אייר, (ב) ואותן לא יספרו מל"ג מותר בכולם בה ובודאי אין מנהגנו בעומר ואילך אף-על-פי שמוחר להסחפר בל"ג בעומר בעלמו; ואוחן כדעה זו האחרונה כיון שאנו מסחפרים מקום שנהגו שלא לעשות אין עושין א"ל מקומות שנוהגין להסתפר מל"ג בעומר ואילך לא יסתפרו כלל אחר פסח ומרבים קלת שמחה בל"ג בעומר ואלו לדיעה אמינא לך אנא איסורא דאסרי להו רבנן לבני עד ל"ג בעומר. ולא ינהגו בעיר אחת ד [י] (ט) מקלת מנהג זה ראשונה אין שום מעלה ליום ל"ג בעומר והמנהג בכל המקומות שאין עושין נשואין אלא

ביום ל"ג בעומר לא לפניו ולא לאחריו עד עלרת ואין לזה טעם וא"ח שאוחו בחומרי שניהם א"כ ביום ל"ג בעומר לא יסתפרו ולא יעשו נשואין מטעם השני. וי"ל דודאי העיקר שאחר ל"ג בעומר לא מחו ואפ"ה נוהגים קלח אבילות מחמח גזרת תחנ"ו שהיתה באשכנו בין פסח לעלרת כמו שמפורש ביולרות ופיוטים שאנו אומרים בשבחות ההם שהם נתיקדו כמו קינות כנלע"ד טעם המנהג שלנו שאין נושאין אחר ל"ג בעומר אבל להסחפר ודאי שרי אחר ל"ג בעומר שמחמת גזירה זו לא החמירו אלא בשמחה יחירה של נישואין מה שאין כן קודם ל"ג בעומר שמחו חלמידי ר׳ עקיבא ומוטל על כל העולם להתאבל בשבילם החמירו טפי אפילו בתספורת. בהגמ"נ

ס"ל הכי. ונהג"ה סוף מנהגים משמע דמוחר לישא נשבת שלפני שבועות ומיהו אזיל (ב) ואותן דא יספרו מד"ג ואידך. כי הם ס"ל דגם אחר ל"ג בעומר מתו עד לשיטחיה דס"ל דאינו אסור אלא עד ל"ג בעומר ע"ש: ז מקצת. פירוש שמקצח עלרת כי ל"ג אינו סימן להפסקת המיחה בו ביום אלא מנין ל"ג הוא סימן לכמה בני אדם לא ינהגו כך ומקצם כך (י) דהוי לא תתגודדו: זיען כי דין זה לא נחבאר ימים הימה המיחה משא"כ לאותן שמסחפרין אחר ל"ג בעומר דס"ל דהמיחה

> כי"ב כי"ג וכו' אקרי כאן לא תחגודדו לא תעשון אגודות אגודות ח"ל ע"כ לא שנית מקום שנהגו לעשות מלחכה בע"פ עושין י"ד למקרי בט"ו וכן בני ט"ו בי"ד והוי כב׳

חורות אבל התם מנהגא דלכ"ע שרי ומיהו באתרא דאחמור אל ישנה דרכו מפני המחלוקת. ופרכינן והתם איסורא ליכא והא קתני הלילה ב"ש אוסרין וב"ה מחירין לעשות מלאכה איכא דעבדי כב"ה ואיכא דעבדי כב"ש והוי כאן אגודות א"ל התם לא דמי לב' תורות דהרואה את זה שאינו עושה מלאכה אומר מלאכה הוא דל"ל ומסיק דדוקא ב"ד א' בעיר א' פלג מורין כך ופלג מורין כך הוי לא חתגודדו אבל שני ב"ד בעיר א' אלו עושין כך ואלו עושין כך לא הוי לא חחגודדו ע"כ וא"כ למדנו מזה דדבר שאינו אלא מנהג לא אמרי׳ ביה לא תתגודדו ובדבר שהוא אקור אף שהוא מלד מנהג שייך לא תחגודדו י) וכדבר שיש לחלות שאין מתכוין לאיסור כגון מלאכה אין בו משום ל"ח וא"כ גבי חספורת נמי י"ל הרואה אומר שאין רלונו

לספר עלמו מיהו י"ל דלהמסקנא בכל דבר שייך ל"ת בב"ד א' בעיר א' וכ"מ בפסחים ריש דף י"ד בחוס' שכתבו שבירושלים ראוי לנהוג איסור מלאכה בע"פ לפי שמתקבלין שם ממקומות אחרים עכ"ל וקשה מה בכך אלא כוונחם כיון שהאחרים נוהגים איסור והם ינהגו היחר הוי כמו ל"ח וכ"מ ברי"ף ורא"ש שלא כחט אלא המסקנא לבד וכחב הרא"ש ובמגילה אע"פ שקורין לבני העיר כי"ד ומקדימין לבני הכפרים והוי כמו ב"ד אחד בעיר א' פלג מורין כב"ש ופלג מורין כב"ה לא קרינן מה ל"ת כיון דלא עבדי הכי משום פלוגמא אלא שהמקום גורם ואם היה כן מקום אם הולך למקום אחר היה עושה כמוחו לא מיחזי ככי חורות ועי"ל דמגילה הוי ככי כ"ד בעיר א׳ שבני הכרכים לא היו קוראים לבני הכפרים אלא בני הכפרים קוראין לעצמן בכרכים עכ"ל. וברמים כחוב וו"ל ודבר התלוי במנהג המקומות שבמקום זה נהגו כך ובמקום זה נהגו כך אפיי נחקבלו בני ב' המקומות במקום אחד ועשה כל אחד כמנהג מקומו ל"ל בה עכ"ל. נ"ל דס"ל אפיי הם כ"ד אחד כמירון הראשון שכחב הרא"ש: ונ"ל דוקא במנהג הדומה למגילה דבמגילה הכרכים ג"כ ס"ל שהכפרים מחוייבים לקרות קודם. וה"ה דרך משל שבמדינות פולין נוהגים להתענות ולומר סליחות כ' בסיון ואם נחקבנו בני פולין ובני מדינה אחרת למקום אחד מוחרים כל אחד לעשוח כמנהגו ואין בזה משום ל"ח אבל בדבר שמחולקים בדבר כגון שאלו אוכלין חלב בני רינ"ס ואלו אין אוכלין אם נתקבלו למקום אחד לריכים לעשות מנהג שוה משום ל"ת.

When it comes to customs we do not apply Lo Sisgodedu

12. Meíshív Davar Netzív R' Naftalí Tzví Yehuda Berlín 1816-1893

## סימד יז

חלק א

יעליסאוועטגראד יע"א

משיב

בענין תפלות <u>שבני אשכנז מתגוררים בארצות הא</u>לו שע"פ רובם מתפללים בנוסח ספרד ואף שבבתי כנסיות מתפללים קרוב לאשכנז, מ"מ אנו שמתפללים בביהמ"ד של ספרדים איך להתנהג עם נוסח התפלה, וגם על <u>דבר הקדושות</u> אם <u>מותרים לענות</u> כמנהג ספרד או שנצרך גם הקדושות לענות כמנהג אשכנז:

גרסיבן ביבמות (דף יג) תנן התם מגילה נקראת בי"א ובי"ב וכו' א"ל ר"ל לר' יוחנן איקרי כאן לא תתגודדו לא תעשון אגודות אגודות [פירש"י דנראה כנוהגין שתי תורות כשקורין בני כפרים את המגילה ביום כניסה ועיירות גדולות בי"ד ומוקפות חומה בט"ו] א"ל עד כאן לא שנית מקום שנהגו לעשות מלאכה כו' א"ל אמינא לך אנא איסורא ואת אמרת מנהגא, ופריך והתם איסורא ליכא והתנן בלילה ב"ש אוסרין וב"ה מתירין (ולא דמי לשתי תורות דהרואה זה שאינו עושה מלאכה אומר שאין לו מה לעשות. רש"י]. היוצא מסוגיא זו דאזהרה דל"ת לא שייך לחשש מחלוקת, אלא רחמנא בעי דלא להוי כשתי תורות, שהרי רשב"ל מקשה ממגילה והתם ליכא מחלוקת דלא שייך כלל דהכי הוא הדין דכפרים מקדימין בכ"מ וכן עיירות ומוקפות חומה, ותו דאי מטעם מחלוקת מה לי איסורא מה לי מנהגא, ותו מאי משני ר"ל התם הרואה אומר מלאכה הוא דלית ליה הא מכ"מ יהיה מחלוקת מהנוהגים איסור שיראו אחרים עושין אלא סוגיא דשמעתין דלא שייך אזהרה זו לטעם מחלוקת, אלא דחיישינן לשתי תורות, ולכאורה גם להמסקנא בדעת רבא דקיי"ל כוותיה. הנה עיקר אזהרה זו אינו אלא במקום איסורא אפי' באופן דלא הוי חשש מחלוקת, ולהיפך במנהגא אפי' איכא חשש מחלוקת ליכא אזהרה דלא תתגודדו.

מעתה מש"כ הרמ"א באו"ח (סי' תצ"ג) דלא ינהגו בעיר אחת מקצת מנהג זה ומקצת מנהג זה משום לא תתגודדו, וקשה הרי במנהג לא קאי אזהרה זו, והנה מש"כ המג"א דבדבר שאסור מצד מנהג יש בו משום ל"ת, למד מהא דמקשה הגמרא (יבמות י"ג:) מדתנן בלילה ב"ש אוסרין והרי הוא איסורא הבא מצד מנהג, ומש"ה לא מקשה על פסק הרמ"א קושייתנו דבמנהג לא שייך ל"ת, דס"ל להמג"א דזה אינו אלא בראשית המנהג שאינו איסורא, אבל אחר שכבר נהגו איסור התספורת בימים אלו אסור לזרעם אחריהם לשנות משום אל תטוש תורת אמך, ובדבר שאסור ממנהגא איכא משום ל"ת. אבל הא ליתא דהא דתנן בלילה ב"ש אוסרים האי תנא ס"ל דעיקר מחלוקת יהודה וגליל באסור פליגא וכדאיתא בירושלמי שם טעמא דמאן דאסור ביום משום דכתיב יום פסח הוא לה' כל יום פסח ראוי להקרבת הפסח לעשות באסור במלאכה ונמצא דאנשי גליל דנהגו שלא לעשות משום איסורא וכן גם הלילה, אבל איסורא הבא מצד מנהג לא חמיר מתחלת המנהג, ואדרכה קושית המג"א מהא דיש לתלות שאין רצונו לספר עצמו לא קשה כלל, בשלמא בגמ' גבי איסור מלאכה דהרואה אומר שאין כאן אגודות כלל ואלו שאין עושין הוא משום דלית להו מלאכה אבל כאן בהתספורת ידוע לכל שאסור להסתפר ל"ג יום מפסח ועד עצרת כמ"ש המג"א (סק"ה) ומי שמסתפר מר"ח עד עצרת אסור להסתפר לפני ר"ח אייר, ומי שמסתפר עד ר"ח אייר אסור להסתפר מר"ח עד עצרת. נמצא מי שרואה לזה מסתפר לפני ר"ח אייר ורואה לזה מסתפר מר"ח סיון ואילך יודע ששינוי מנהגים יש כאָן, והרי הם אגודות, אולם הא קשיא על הרמ"א דפסק דאסור הא אינו אסור אלא משום מנהג ובמנהגא ליתא אזהרה דל"ת.

אבל הרמב"ם (בהלכות ע"ז פי"ב) כתב וז"ל ובכלל אזהרה זו שלא יהא שני בתי דינין בעיר אחת זה נוהג מנהג זה וזה נוהג מנהג זה וזה נוהג מנהג זה שני בתי דינין בעיר אחת זה נוהג מנהג זה שזה גורם מחלוקת גדולה שנא' לא תתגודדו לא תעשו אגודות אגודות עכ"ל. והנה כבר הוו טובא על מה שפסק דשני ב"ד ג"כ אסור ואתי לכאורה כאביי ולא כרבא ועיין כ"מ ולח"מ ושו"ת אהלי תם (סי' קס"ח וק"ע) וספר פאת השולחן (סי' ג')

אבל אין אחד שמקשה על הא שהרמב"ם מפרש האזהרה על מנהג ומשום מחלוקת וכ"ז נגד סוגיית בבלי וירושלמי.

דבר

אלא נראה שבאמת הרמב"ם פסק כרבא ורק מפרש הא דרבא באופן אחר, דלפי הפי' הפשוט אינו מובן מהו ב"ד אחד ושני בתי דינין הרי אחר שפלג ב"ד מורין כב"ש והפלג השני מורין כב"ה ממילא הרי הם שני בתי דינין, ותו, היאך לא מיקרי אגודות אגודות בעיר אחת כשכיל שהם שני כ"ד והא הם שתי אגודות. להכי מפרש הרמב"ם דכוונת הגמ' כך אם המה ב"ד אחד פי' שש<u>ניהם מורין הלכה כב</u>"ה אלא שזה רוצה להנהיג חומרא כב"ש וזה רוצה להנהיג כב"ה לפי הדין, נמצ<u>א דפליגי רק במנה</u>ג, איך להנהיג ואסור משום לא תעשון אגודות, אבל אם זה פוסק כב"ש וזה כב"ה והוויין שני ב"ד לא שייך למחלוקת ואין בזה משום ל"ת, ומובן דה"ה אם שני ב"ד נחלקו במנהג היינו דשניהם מודים דהל<u>כה כחד רק ב"ד אחד</u> רוצה לנהוג לחומרא שלא עפ"י דין אסור ולישנא דהגמ' מורין ל"ד מורין אלא רוצים להורות להנהיג לחומרא כב"ש אבל בעיקר הדין מודים שהלכה כב"ה זהו דעת הרמב"ם דהיכא דנחלקו במנהג איך להנהיג רק לחומרא, ובעיקר הדין לא פליגי אז אף בשני ב"ד אסור, ונתיישב הכל.

והנה החינוך באזהרה דל"ת אחר שהביא לשון הרמב"ם כתב בזה"ל, וממורי ר"א למדתי שאין איסור זה אלא בחבורה א' שחולקים קצתם על קצתם והם שוים בחכמה שאסור כל כת מהם לעשות כדבריו שזה גורם מחלוקת ביניהם אלא ישאו ויתנו בדבר הרבה עד שיסכימו כולם לדעת אחת, ואם א"א בכך יעשו הכל כדברי המחמיר אם הוא בשל תורה, אבל בשני ב"ד חלוקין ואין שוין בחכמה לא נאמר ע"ז ל"ת והביאו ראיה מהא דחולין שאמרו שם נפקי שפורי דרב ואסרי שפורי דשמואל ושרי ע"כ. הנה מפרש כמשמעו הא דרבא דבהוראה יש אזהרה זו, אבל מכ"מ גם לפי' זה נוכל ליישב קושייתנו דמדבריו נראה דפי' ב"ד אחד היינו שוים בחכמה ושני ב"ד דאין שוים בחכמה וטעם בזה לא משום דשני ב"ד לא נראין כאגודות אלא משום דבב"ד אחד יש יותר חשש מחלוקת יותר משני ב"ד וממילא מובן דעיקר האזהרה לא משום שתי תורות, אלא משום חשש מחלוקת. ולפ"ז ה"ה בחלוק מנהג ג"כ יש אזהרה זו ושפיר כתב הרמב"ם דגם בשני ב"ד יש לא תתגודדו היכא דשוין בחכמה.

ולפי זה נוכל לומר דפלוגתת אביי ורבא גם כן בעיקר אזהרה זו דאביי יסבור דעיקר אזהרה הוא משום שתי תורות לכך אפי בשני ב"ד בעיר אחת אסור משום דמיחזי כשתי תורות רק בשתי עיירות לא שייך דמאן דחזי הא לא חזי הא ולא שייך אגודות אגודות אבל רבא ס"ל דאין עיקר אזהרה זו תליא בזה והטעם הוא מפני המחלוקת ואפי בעיר אחת היכא דיש שני ב"ד ולא שייך בזה מחלוקת ליכא משום לא תתגודדו, ולרבא אזדא קושית רשב"ל מהא דמגילה מעיקרה דגבי קריאת מגילה לא שייך מחלוקת.

נמצא לדברינו דפסק הרמ"א (סי' תצ"ג) אזיל בדעת הרמב"ם והחינוך דגם במנהגא היכא שיש חשש שינוי מחלוקת יש משום ל"ת ולא כדעת הרא"ש:

ולהך דינא שנשאלנו הדין כך הוא לפענ"ד, דבתפלה בלחש אסור לשנות מהנוסח שנהגו מכבר ולכו"ע לית כאן משום לא תתגודדו, להרמב"ם משום שאין כאן מחלוקת, ולהרא"ש משום דאינן אלא מנהג, וכ"ע ס"ל שיוצאים בשני הנוסחאות ולא ממש"כ בספר פאת השלחן (סי' ג) דיחידים המתפללים בבית הכנסת של הספרדים מחוייבים לנהוג כמותם משום לא תתגודדו רק כמ"ש בהגהות מיימוניות (הל' תפלה אות ה) בשם הירושלמי והוא בפ"ג דעירובין אע"ג ששלחנו לכם סדרי מעמדות אל תשנו ממנהג אבותיכם ומפרשי דקאי בתפלה של מועדות, ע"ש. אבל בקדושות שבקול רם וכדומה ודאי אסור לשנות ממנהג שהוא שם מפני המחלוקת ולהרמב"ם יש בזה משום לא תתגודדו.

והמקום יאיר עינינו ויברכנו בשלום.

13. Igros Moshe R' Moshe Feinstein 1895-1986



סימן כג

בשינוי נוסחאות בין המתפלל להצבור

מוצאי יו"ם האחרון של חג תשכ"ג.

מע"כ ידידי הנכבד מר משה זישא שטערן שליט"א.

הנה בדבר אחד שמתפלל בביהכ"ג שהצבור מתפללים בנוסח אחר מכפי שהוא מתפלל הנכון לע"ד שבדברים שצריך דוקא בצבור כמו קדושה מוכרח לומר הנוסח של הצבור, ואף כשיאמר בלחש אינו יכול לומר נוסח אחר, דהא כל האמירה עשה הצבור שהוא בעצמו לא היה יכול לומר כלל דאין אומרים קדושה ביחיד. ואף שהעיקר מה שהצבור צדיכים לומר בקדושה הוא רק קדוש וברוך וימלוך, ושינוי הנוסחאות נקדש או נקדישך וכדומה הוא רק חיוב להש"צ. מ"מ למנהגנו שאומרים הצבור גם זה

כהכתבים שהביא המג"א בסימן קכ"ה סק"ב ורעק"א שם הוי גם זה מהקדושה. ומפורש זה במג"א שם סק"א שכתב ואינו נקרא קדושה אלא נעדיצך, שלכן אסר המחבר להצבור לומר זה כיון שלא נתקן לאמירת הצבור אלא שהש"צ יהיה שלותם לומר זה נחשב אמירתם כאמירת יחיד, עיין במחה"ש שכן צריך לבאר דבריו. ומה שאנו אומרים כהכתבים אולי סובר שנתקן גם זה להצבור לומר האין הש"צ שלוחם לזה במו לאמירת קדוש וברוך וימלוך, ואולי הוא מטעם הט"ז דהאמירה עם החזן לא מיקרי יחיד וג"ז נחשב אמירה עם החזן אף שאומרים תחלה. עכ"פ כיון שכל האמירה היא מצד הצבור. זגם שאמירתו נחשב כמומד עם החזן לא שייך שיאמר בלשון אחר מכפי כאומר נחזן תחלה.

התפלה בלחש יכול לומר כנוסח שרגיל בו כיון
שהוא בלחש ולא שייך בזה איסור השינוי מפני
המחלוקת שתנן בפסחים דף נ'. ואף שאומרים בשתי
נוסתאות נחשב זה תפלה בצבור כיון שמתפללים

ופסד"ז וברכות ק"ש שרשאי לאומרם גם בקול רם הנשמע לאחרים הסמוכים אצלו. יש להסתפק אם רשאי לאומרם בנוסח שרגיל בלחש שלא כהצבור דיש לומר דהרי הוי זה כבצנעא שליכא איסור דהא אכל רבב״ח חלב דאייתרא אף שהיה אסור בפרהסיא עיין ברא"ש שם דף נ"א, ויש לומר שאסור אף בלחש משום שמא ישכח מלומר בלחש כיון שדברים אלו רגילין לומר בקול הנשמע, ודמי קצת למלאכה שהבא ממקום שעושים למקום שאין עושים אסור בישוב אפילו בצנעא שכתבו התוס׳ בריש דף נ״ב דלא אפשר למלאכה בצנעא כמו שאר דברים, וכוונתם דאף מלאכות שלא נשמע ככתיבה וכדומה מ"מ מטרדת המלאכה ישכח מליזהר שלא לעשות כשיראו בנ"א. ומסתבר שיש להקל כשיאמר בלחש כיון דגם במלאכה איכא לשון בר"ן שם שמתיר במלאכה שאפשר לעשותה בצגעא. ולכן אם קשה לפניו לומר שלא כהרגלו יאמר בלחש כהרגלו. אבל אם לא קשה לפניו יאמר כנוסח הצבור.

משה פיינשטיין

#### 14. Rav Moshe

#### אגרות

#### באיזה דברים אסור לשנות מנוסח הצבור

הנה בדבר מה נקרא דברים שבקול רם שצריך להתפלל בנוסח שמתפללים הצבור במקום שמתפלל. פשוט לע"ד שכל הדברים לבד תפלת ידח צריך להתפלל בנוסח הצבור ולא לסמוך על מה שיוהר לומר בלחש. חדא דכיון שמותר לומר בקול רם קשה ליוהר בזה. ועוד דהא טוב יותר לומר כל מה שאפשר בקול רם כדי לעורר הכוונה וכשיוהר לומר דוקא בלחש ידעו מזה גופיה שמתפלל בנוסח אחר.

משה פיינשטיין

#### איסור לשנות ממנהג המקום

ז׳ כסלו תשל״ז.

ידידו,

הנה האיסור בביהכ"נ אחת לאיזה אינשי לשנות ממנהגי המקום בדברים הניכרים איכא שני איסורים חדא מלאו דלא תתגודדו שנדרש ביבמות דף "" ב ע"ב גם לענין דלא תעשו אגודות אגודות והוא מדאורייתא דאל"כ לא היה שייך להקשות דמבעי ליה להקרא לגופיה, וכן הוא מפורש ברמב"ם פי"ב מע"ז הי"ד שכתב ובכלל אזהרה זו שלא יהיו שני בתי דינין בעיר אחת זה נוהג כמנהג זה וזה נוהג כמנהג זה בעיר אחת זה נוהג כמנהג זה ווה נוהג כמנהג זה וובביל זה שהוא דרשא גמורה מהקרא הקשה הכ"מ

#### אורח חיים

איך לוקה בגדידה הא הוא לאו שבכללות ואם היה רק מדרבנן ואסמכתא לא היה קשה כלום הרי בהכרח שהוא מדאורייתא. <u>ושנית מהדין אל ישנה מפני</u> המחלוקת דבפסחים דף נ' ודין זה הוא מדרבנן.

ודין זה הוא אף במנהגים שאיכא בהו איסורא קצת וכ"ש באיסורים גמורים כמו בתפילין בחוה"מ שלהלובשין תפילין עובר בעשה כשאינו מניח ולהאין מניחין איכא אסור זלזול במועד, וכן הוא שינוי הנוסחאות שאיכא טעמים לכל גוסח ונוסח אסור אף שאולי איסור לא תתגודדו ליכא משום שליכא חלוקים בעיקרי נוסח הברכות והתפלות איסור השני שאל תשנה מפני המחלוקת ודאי איכא. ואם רוצה לומר וידוי קודם נפילת אפים הוא דוקא בלא שום היכרא לאחריני שהוא בלא הכאה על הלב, וגם אינו יכול לומר הי"ג מדות שלוה צריך דוקא עשרה שיאמרו עמו ואף אם ימצא עשרה הרי זה השינוי בפרסום גדול. ורק מה שמניח תפילין גם בתפלת המנחה אין למחות בידו ואף שאיכא בזה משום יוהרא דמכיון דבא ממקום שנוהגין כן ליכא משום יוהרא. אבל על שאר השינוים צריך למחות בידו וגם לכופו בהתראה שיהיו מוכרחין לסלקו ממשרתו אם לא יעשה כהדין שלא ישנה כלום ממנהגי בית הכנסת כשהוא מתפלל בביהכ"נ אף שלא לפני התיבה, לבד הנחת תפילין בתפלת המנחה ואמירת וידוי בלא הכאה על הלב שלא ניכר.

והנגי גומר בברכה לשרות השלום ביניכם ובין כל ישראל. ידידו,

משה פיינשטיין

## משה

ידידו,

ה. אם יש קפירא מלהתפלל בציבור שנוהגין שם שכל אחד מתפלל בנוסח אחר

ובהא דהיו לפניך שני מקומות לילך להתפלל. לאחד הוא הרבה כתי כנסיות בבניין גדול אשר שם לא קבוע נוסח תפילה, אלא מי שעובר לפני התיבה מתפלל כהנוסח שהוא רגיל וכל המתפללין נוהגין כרצונם כל אחד כהרגלו. ושני הוא ביהכ"נ קבוע אשר מתפללין שם בנוסח חסידי פולין ואונגארן, אבל כולן שווין. הנה פשוט לע״ד שחילוקים הקטנים שאיכא בין הנוסחאות, לא נחשבין לדינא כלום, ויכולין להתפלל בציבור אחד ואין בזה לא תתגודדו, שידוע לכל שאין חילוק לדינא בהם. ובפרט שכל דבר הרי כל אחד אינו משמיע קולו כל כך שידעו איך הוא מתפלל, ותפילת שמ"ע הרי אומרין בלחש. ולשון הקדושה שזה אומר נקדש וזה נקדישר, כיוון שבעצם אין צורך להקהל לומר זה כלל, כדאיתא בריש סימן קכ״ה, ודאי אין בזה משום לא תתגודדו ולא משום חשש מחלוקת, אף שוודאי טוב לומר בלשון שהש״צ יאמר, ולכן ליכא חילוק לע״ד בזה (ועי׳ מש״כ באגרות או״ח ח״ב סי׳ כ״ד ד״ה ומה שהתפילין, וסי׳ ק״ד, דבמקום שיש שם נוסח קבוע, צריך לומר בנוסח שהקהל מתפללין כל מה שאומרים בקול רם). 15. Teshuvos V'Hanhagos R' Moshe Shternbuch



לדע שלדעתי אחרי החורבן הנורא בזמנינו שנתערבו השרידים, וכל אחד מודה שלא הוכרע כמי יש לפסוק, רק כל אחד נוהג כמנהג אבותיו ולא מקפידים שכל אחד ינהג כן, כך גם בשטיבל ובית תפלה שהוקבע שכל ש"ץ יתפלל כפי מנהגו ואין ריב, רק שהסכימו שזהו המנהג שמה, בכה"ג אין חשש של לא תתגודדו בש"ץ, והקהל יענו כפי מנהג הש"ץ או כפי מנהגם ואין בזה איסור, ושדברי ה"אלף לך שלמה" (או"ח סי" מ"ה) או מהריט"ץ (או"ח סי" ס"ז) שיש איסור לא תתגודדו לא מיירי במקומות שהזכרנו.



16. Chashukei Chemed R' Yitzchak Zilberstein

קהלה חדשה שנוסדה ויש כה מתפללים מעדות שונות

מעשה שהיה בשכונה חדשה שנוסדה, והיו בה אנשים מעדות שונות, ולא היה בהם כדי חלוקה למנינים שונים, ולכן התפללו כולם במנין אחד, והסתפקו באיזה נוסח לקבוע את מנהג המקום. רב השכונה הנהיג שיתפללו כל מנין תפילה בנוסח אחר. [כגון ערבית בני ספרד, שחרית בני אשכנז מוסף בני תימן]. וכשנודע הדבר לאדם גדול אחד, הדבר לא מצא חן בעיניו, ולכן שאל הרב את אחד מגדולי הדור, והוא אמר לו 'ברכות יחולו על ראשך'. וגראה לבאר את טעמי הגדולים הנ"ל, על פי מה שכתב בחת"ס (ליקוטים סימן א) שאם יש ציבור שמתפללים נוסח ספרד, שקבעו עצמם להתפלל בבית כנסת אשכנזי, הם אינם רשאים להתפלל בנוסח שלהם, משום לא תתגודדו, דכיון שנעשה קהלה אחת בבית כנסת אחד, הוי ליה בית דין אחד בעיר אחת דאיכא משום לא תתגודדו, דאפי' במנהג בעלמא שייך לא תתגודדו כמ"ש המג"א (סימן תצג), אך כל זה בקביעות אבל באקראי, לא, יעו״ש. ואם כן יתכן שהגדול הראשון סבר שמכירן שעתה יש כאן רק מנין אחר בשכונה זו, הרי שיש חשש של לא תתגודדו, אם קהילה אחת תנהיג נוסח שונה בכל תפילה. מאידך הרב השני ס"ל שכל מה שכולם מתפללים ביחד הוא ענין אקראי, וכשירבו המתפללים מכל עדה, הם יתפרדו ויקימו מנין נפרד, ובזה אין חשש של לא תתגודדו כמבואר בחת"ס הנ"ל, ולכן אמר שאדרבה יש להנהיג כן מפני שגדול השלום.

### ש"ץ שהתפלל כנוסח אחר מהנהוג, והתרו בו והמשיך, ושפכו עליו מים

17. Chashukei Chemed R' Yitzchak Zilberstein

שאלה מתפלל זר שהגיע לבית כנסת, וירד לפני התיכה והתפלל בנוסח שונה מהנהוג באותו בית כנסת. המתפללים העירו לו על כך והוא המשיך בשלו. אחד המתפללים כעס מאד, ומילא דלי מים ושפך על הש"ץ. הדבר היה בימות החורף והש"ץ יצא מבית הכנסת בצער ובבושה, מה דינו של המזיק? ומה דין הש"ץ?

תשובה אמנם הש"ץ לא נהג בתבונה, ויתכן שגם עבר על איסורים חמורים, כמבואר באגרות משה (או"ח ח"ד סימן לד ועוד), שאסור לשנות ממנהג המקום, בדברים הניכרים, משום שנאמר "לא תתגודדו" ודרשו חז"ל (יבמות דף יג ע"ב) שלא לעשות אגודות אגודות והוא מדאורייתא. ועוד שאסור לאדם לשנות ממנהג המקום מפני המחלוקת כמבואר בפסחים (דף נע"ב) והוא מדרבנן. וכל שכן בחזן שהוא שלית הציבור ונאמר ברמ"א (סימן נג סעיף כב) שאין לאדם להתפלל בלא רצון הקהל, וכל מי שמתפלל בחזקה ודרך אלימות אין עונים אמן אחר ברכותיו.

והנה למרות שהש"ץ נהג שלא בתבונה, לא היה רשות למתפללים לשפוך עליו מים קרים בחורף שיש בזה צער גדול ובושה. ואם לא הצליחו לשכנעו היה מותר להם לתפסו בידיו ורגליו ולסלקו מבית הכנסת כדין מזיק הרבים, וכזה לא היה לש"ץ טענת בושה מאחר ולפי הדין מותר להם לעשות כך, עם פתי עיקש. ובגדולה מזו דן המהרש"ם (דעת תורה סימן קב סק"ד) על אדם שנעמד להתפלל במקום שרבים עוברים, כגון באמצע בית הכנסת, דדמי לקבר המזיק את הרבים דמותר לפנותו ואינו תופס את מקומו, יעויין בשו"ע (יו"ד סימן שסד סעיף ה) דאפילו נקבר שם מדעת בעל השדה, מותר לפנותו. וסיים הדעת תורה ועדיין צ"ע, עיי"ש. דבריו אמורים על סילוק אדם העומד באמצע תפילת השמו"ע. אבל בנוגע לש"ץ המשנה מנוסח המקום ועדיין לא עומד בשמו"ע, מותר להוציאו או שהציבור כולו יצא וישאר לבד, אבל אסור להזיקו.

זהנה בכעין שאלתנו דן בשו"ת "עטרת משה" (ח"א סימן לא) אך שם שפכו על הש"ץ אקונומיקה ר"ל, וכתב שאין לפטור את המזיק בטענה שהש"ץ עורר חמתו, והוא כמתחיל [במריבה], ש[פטור] זה נמצא רק לענין ביוש בדברים. כמבואר בשו"ע חו"מ סימן תכ-תכא. ולא מה שמחויב לשלם בתור מזיק. והביא גם מש"כ המהרש"ג (ח"ב סימן סז) שכמעט אין ראוי לקרוא שינוי נוסח מה שמתחילים הודו או ברוך שאמר לפני הודו יעו"ש. ולכן נראה שיש לחייב את השופך מדין בושת וכמבואר בשו"ע (חו"מ סימן תכ סעיף לח) רקק בחברו חייב, ... ויש לבית דין בכל מקום ובכל זמן לגדור כפי מה שיראו. ויש אומרים שמנדין אותו. ועל הציבור כולו שאירעה תקלה על ידם ראוי להתפלל כמה ימים בכוונה גדולה ובקול, יהי רצון מלפניך האו"א שתצילנו מעזי פנים ומעזות פנים. עכ"ד.

זיש להוסיף שצריך להתפלל בכוונה להינצל מעזות פנים ובפרט בתוך בית הכנסת, כי לפעמים נוצרת קטטה בפני הספר תורה והוא עוון חמור כמבואר במשנ"ב (סימן קמא ס"ק טז) בשם השערי אפרים, ועוד כתב (סימן קנא סק"ב) וז"ל: ולפעמים פורצת תיגרא בפני הספר תורה שזה גם כן עוון חמור בפני עצמו, עכ"ל.

18. Shut Ohr L'Tziyon R' Ben Zion Abba Shaul 1924-1998



לכן המתפלל בציבור שלא רגילים כלל בהנחת שני זוגות תפילין, לא יניחם יחד, משום חשש לא תתגודדו, (וראה מה שנתבאר להלן בפרק ה' בבאורים לתשובה י"א בענין זה), אלא יניח תפילין דר"ת בביתו. ומי שאינו מניחם יחד, יניח תפילין דר"ת לאחר קריש תתקבל שאחר ובא לציון, כמבואר בשו"ע ורמ"א בסימן כ"ה סעיף י"ג, וראה עוד במ"ב בסימן ל"ד ס"ק י"ד.

ט. מנהג בני ספרד כדעת האר"י, שאין עומדים בתחילת בקדיש וברכו, אא"כ היו עומדים בתחילת הקדיש, שממשיכים לעמוד, וכמש"כ בשער הכונות בסוף דרוש הקדיש דף ט"ז ע"ד, וראה עוד בכה"ח בסימן נ"ו אות כ', מלבד בליל שבת, שעומדים בקדיש וברכו שקודם תפילת ערבית משום קבלת הרוח של שבת, וכמ"ש מהרח"ו בסידורו, וראה גם בבא"ח שבת, וכמ"ש מהרח"ו בסידורו, וראה גם בבא"ח אם נמצא במקום שהציבור נוהגים לעמוד, יעמוד גם הוא מחשש איסור לא תתגודדו, וכמו שיתבאר באורך הוא מחשש איסור לא תתגודדו, וכמו שיתבאר באורך להלן בכאורים לתשובה י"א בענין לא תתגודדו. ואולם אם יש בציבור זה מקצת אנשים שיושבים, וכגון זקנים וכדומה, אינו צריך לעמוד, כיון שאינו ניכר שיש כאן מחלוקת אם יש לעמוד בקדיש.

לא. יש אחרונים שכתבו שבן ספרד המתפלל אצל בני אשכנז וכן להיפך, צריך להתפלל לפי נוסח המקום, משום איסור לא תתגודדו, וראה בזה בספר פאת השולחן סימן ג', ע"ש.

אולם נראה שהיא מחלוקת הרמב"ם והרא"ש, דהנה הרמב"ם בפרק י"ב מהלכות עבודת כוכבים הלכה י"ד כתב וז"ל. ובכלל אזהרה זו שלא יהיו שני בתי דינים בעיר אחת זה נוהג כמנהג זה וזה נוהג כמנהג אחר, שדבר זה גורם למחלוקות גדולות, שנאמר לא תתגודדו, לא תעשו אגודות אגודות. מבואר בדברי הרמב"ם שהאזהרה היא לב"ד. ולא לאנשים בעלמא הנוהגים כל אחד מנהג אחר. ואעפ"י שבכס"מ שם הביא פירוש ר"ד הכהן, שפירש ברמב״ם שאין הכוונה לב״ד ממש, אלא שחלק מאנשי העיר נוהגים כך וחלק נוהגים אחרת, אין משמע כן מדברי הרמב"ם, ואף בכס"מ שם כתב שהוא פרוש דחוק, ע"ש. וראה עוד בשו"ת מהר"מ אלשיך בסימן כ״ט, ע״ש. אולם מדברי הרא״ש ביבמות משמע שאף על יחידים יש איסור לא תתגודדו, כשאין זה שני בתי דינים בעיר אחת, והובא במג"א בסימן תצ"ג, ע"ש. וכן דעת הרמ"א שם.

והנה ידוע שמנהג בני ספרד לילך תמיד אחר פסקי הרמב"ם, וכמ"ש מרן באבקת רוכל סימן ל"ב, הראה עוד בזה באורך במבוא הספר בענף ד', א"כ אין לבני ספרד בכגון זה משום לא תתגודדו, ולכן אף שלכתחילה יש לחוש לדעת הרא"ש שיש בזה משום לא תתגודדו, מ"מ כשיש קפידא בדבר, וכמו בקדיש, שנוסח הקדיש חשוב לפי הקבלה, כמבואר בספר שער הכוונות בדרוש הקדיש, אין לשנות ממנהגו. ורק אם אותו ציבור מקפיד שהאומר קדיש יאמר דוקא ממנהגם, יעשה כמנהגם משום דרכי שלום.

אולם לענין יהא שלמא רבא וכו', כיון שאינו אולם לענין יהא שלמא רבא וכו', כיון שאינו במיקד הקדיש, אלא תוספת שנהגו לומר לאחר הקדיש, וכמ"ש הרמב"ם בנוסח הקדיש שבסדר תפילות השנה (בסוף סדר אהבה), אין קפידא בדבר, ויאמר כמנהגם. וכן אם נמצא במקום שרק אחד אומר קדיש ולפי דיני קדימה, כפי שנוהגים חלק מבני אשכנז, כמובא באורך בשד"ח מערכת אבילות אות קנ"ד, יעשה כמנהגם ולא יאמר קדיש.

## 19. Míshna Berura R' Yísroel Meir Kagan 1839-1933



התפלה: (ח) שאין ובו׳. פי׳ (י) משום דיש מניחים ויש שאינם מניחים או אין מברכים יש לברך בחשאי כדי שלא לבוא לידי מחלוקת וכן (יא) לא ילך בהם בר״ה לבהכ״נ (יב) והאחרונים הסכימו לדעת הט״ז דיוחר טוב להניתן בלי ברכה כי הברכות אינן מעכבות וספק ברכות להקל ובפרט שהגר״א ז״ל כתב שאין לדעת הי״א עיקר בש״ם ועכ״פ לענין ברכה בודאי יש להחמיר. גם קודם ההנחה יחשוב בדעתו אם אינ מחוייב אני מניתן לשם מלוה ואם לאו אין אני מניתן לשם מלוה ובזה ילא ידי כו״ע דאף להסוברים דחוה״ת אינו זמן תפילין אינו עובר על בל חוסיף כיון שאינו מכוין בהנחתם לשם מלוה ודאי וכ״ש שאין לחוש מה לאיסור ולזול של אות חוה״ת דזה ג״כ אינו אלא מתחכוין לשם מלוה כנ״ל. ותפילין דר״ת אין להניתם בחוה״מ [פמ״ג] עוד כתבו האחרונים [והובאו בארה״ת ע״ש] דאין נכון שבהכ״נ אחם קלחם יניתו תפילין וקלחם לא יניתו משום לא תתבודדו. ומי שאין מנית תפילין בחוה״מ שמתפלל בבה״מ שמניחין חפילין יש לו ג״כ להניתן קלחם יניתו תפילין וקלחם לא יניתו משום לא תתבודדו. ומי שאין מיות תפילין אין להם לשנות מנהגם:

#### סימן קנח

בענין אי שייך לא תתגודדו במקום שעושין עירוכ ואחרים אין רוצים לטלטל שם

ב' כשכת פ' בא התשמ"א כנ"י יצו"א.

אחדשה"ם. מכתבו קבלתי ולא ידעתי מה הוא אם הוא בחור או אברך ולכן לא תיארתיו. ועל דבר שאלתו לענין עירוב אי שייך איסור דלא תגודדו לפמ"ש בערוה"ש דב<u>הוראה לא שייך לא מתגודדו אבל בדבר הנמסר ביד ההמון שאלו יעשו כך שייך לא תתגודדו ואף שהדבר ילא מב' בחי דינין ואלו יעשו כך שייך לא תתגודדו ואף שהדבר ילא מב' בחי דינין ממ"מ הדבר מכוער שיראו שישראל בעיר אחת מופלגין לשתי מפלגות מקלת נוהגין מנהג זה ומקלת מנהג אחר לפ"ז בעירוב מפני נמי אם יהיה אסור אף להמקילין לטלטל בתוך העירוב מפני מלו הנוהגין כהאוסרים ע"כ.</u>

הגה בדבר של שב ואל תעשה ליכא לא תחגודדו כמבואר במשנה פ׳ מקום שנהגו וח״כ הני שמקפידין שלח להוליח חין זה בגדר לא תתגודדו ועוד דבאמת בכל המקומות בישראל היו מחמירין שלא רצו להוציא אפילו ע"י עירוב ובפרט אחינו בני ישראל בני תורה במדינות ליטא שנהגו כפי חומרת הגר"א ומשכנות יעקב ומרן הגר"ח מבריסק זל"ל ואפ"ה היו עירובין בכל המקומות ואפילו בבריסק ווילנא וגם בעיר של בעל משכנות יעקב נמי הי׳ עירוב ואותן שלא טלטלו לא טלטלו וליכה בזה משום לה תתגודדו, המנם הם יש לחוש משום לה תתגודדו יש לחוש שבמולאי שבת אנן פסקינן כשיטת ר"ת לענין מולאי שבת קודש וכן פסקו יותר ממאה ושבעים ראשונים ואחרונים ז"ל והוא איסור סקילה והיתר מלאכות לל"ט מלאכות ואחרים מחירים לעשות מלאכות חלי שעה או יותר קודם לזה שלשיטות אלו נראה להדיא כמחלל שבת בפרהסיא והוא איסור דאורייתא ממש לפי שיטת ר"ת וכן פסקו גאוני ליטא כגון מרן המ"ב והגר"ח מבריסק והגאון ר' אהרן קאטלער וכל ישיבות ובני ישיבות דליטא נהגו כן וגם פה מחמירין עוד יותר לשיטת הגר"ח עד ל־92 מינוט עכ"פ לכ"ע לכתוב ולפרסם בלוחות חלי שעה או יותר מולאי שבת הוא דבר זר מחד חבל כיון שנהגו מי יכול למחוח וגם עוד הרבה דברים כחלו. עכ"פ מה שנוגע לעניננו חין כוה שום חשש משום לח

<u>ממגודדו</u>.

דושה"ט כלכ ונפש מנשה הקטן

20. Míshne Halachos Ungvarer Rav R' Menashe Kleín 1924-2011



#### סימן ק"כ

הכושנה כהכונהג אל יש בזה כושום לא תתגורון

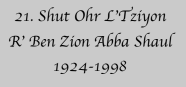
ל"א למטמונים התשל"א בנ"י יצו"א. מע"כ ידידי הרה"ג וכר כש"ת מוה"ר אפרים נרינבלאט שליט"א מעמפיס טענ.

בדבר ספיקתו צביכייכ שכולם טומדים בקרכיית ואחד יושב או כולם מלובשים בכובע ואחד בכיפה אי שייך בזכ לא תחגודדו, כנכ נראכ פשוע דככ"ג ליכא לא מתגודדו כי יאמרו שרגליו כואבות ויושב וכן מי שאין ל כובע על רחשו יחמרו שקשה לו להיות בכובע מחמת כבדו וכיולה בזכ. כלל הדבר דבדברים כחלנ ליכח משום לה חתגודדו וכמבוחר בר״פ מקום שנכגו. חמנם מה שכתב דליכא לא תחגודדו אנה היכא דעושה ע״פ פסק הלכה וכל שאינו עושה עיים פסק ליכא לא חחגודדו כלא משנה מפורשת כות לכיפך ברים מקום שנכגו דכתם מנכג כמקום כוח ולא עיים פסק כלכה ואפייה אי לאו העער דכמה בטלני היי לריך לנהוג כפי מנהג המקום משום לא תתגודדו וזיים ועיין מגייה חייה סיי תלייג דמשמע הלח כמיש למיע אמס עיון בייו סרי תרפיץ שכי בשם חשו רשיי דמוכח להיפך וע<u>כיים בדבר דא</u>בור קלח מלד מוהג לכ״ע יש בו משום לא תחגודדו, עיין מג״א סיי חל״ג בנ״ל באריכות. ובחים חיץ סיי אי ודוייק ובחי בארכתי.

בלב ונפש.

מנשח הקטן

## 22. Shevet Ha'Leví R' Shmuel Ha'Leví Wosner 1913-2015





א. ראה לעיל בפרק ה׳ בבאודים לתשובה י״א, שנתבאר שיש מחלוקת בין הרמב״ם להרא״ש אם בכגון זה יש משום איסור לא תתגודדו, ולכן טוב למי שנזדמן לציבור שאינם אומרים וידוי וי״ג מידות, שיאמרם בצינעה ובלא הכאה על הלב. וצריך לומר י״ג מידות בטעמים, וכמ״ש בשו״ע בסימן תקס״ה סעיף ה׳, שאין היחיד רשאי לומר י״ג מידות דרך תפילה ובקשת רחמים, אלא דרך קריאה בעלמא, וכן טוב שיסיים את הפסוק ונקה לא ינקה וכו׳, כדי שייראה דרך קריאה, וכן כדי שלא לומר חצי פסוק, וכן כתב בכה״ח בסימן קל״א אות כ״ג, ע״ש, וי״ג מידות שמוסיפים בשני וחמישי לא יאמר כ"ל, וכמ״ש מידות שמוסיפים בשני וחמישי לא יאמר כלל, וכמ״ש בכן איש חי פרשת כי תשא אות ט׳, ע״ש.



הדדיש, מצפה ליפוקה.

אומר



כום כלל לה מתנודדו.

23. Yabia Omer R' Ovadia Yosef 1920-2013

סימן יד

יביע

ב"ה. חודש חמוז תשי"א לפ"ק. פתח תקוה ת"ו. מ<u>עשה ב</u>א לידינו בבית הדיו האיוורי פה פתח תקוה<u>, באחד מעולי</u> <u>תימן שנפלה לפניו אשת אחיו ליבום, והוא רוצה רק ליבם,</u>

והיבמה אינה חפצה בו ותובעת שיחלוץ לה ויפטרנה. (ללא טעם סביר לסירובה להתיבם לו). והנה עמדתי ואתבוגן בדבר ה"תקנה" החדשה שנתקבלה בירושלים ע"י הרבנות הראשית לישראל, בתאריך כ"א שבט תש"י, (והובאה ככתבה וכלשונה בשו"ת היכל יצחק ח"א (חאה"ע סרי ה עמרד נא). וכן נזכרה בקצרה בשו"ת ישכיל עבדי ח"ו (חאת"ע סי' קכב סעיף ט אות ז). ע"ש.) וו"ל: ברוב קהלות ישראל וכן בקהלות האשכנזים שבארץ ישראל, קבלו עליהם להלכה כדברי הרמ"א שפסק שמצות חליצה קודמת למצות יבום, וגם כששניהם היבם והיבמה רוצים ביבום אין מניחים אותם ליבם. ובחיות שבזמנינו הדבר ברור שרוב היבמים אינם מתכוונים לשם מצוה, ומשום דרכי שלום ואחדות במדינת ישראל שלא תהיה התורה כשתי תורות, לפיכך הרינו גוזרים על תושבי ארץ ישראל ועל אלה שיעלו ויתישבו בא"י מעתה ומעכשיו והלאה לאסור עליהם לגמרי מצות יבום, וחייבים לחלוץ, ואם לא יסכים היבם לחלוץ מחייבים את היבם במזונות היבמה כפי מה שיפסקו עליו בית הדין עד שיפטור את יבמתו בחליצה. איסור זה יהיה אפשר להתירו רק במסיבות מיוחדות וע"פ החלטת מועצת הרבנות הראשית לישראל המורחבת בחתימת שני הרבנים הראשיים לישראל. עכ"ל. וחתומים על זה הרבנים הראשיים לישראל הגרב"צ מאיר חי עוזיאל והגרי"א הלוי הרצוג [זצ"ל]. והנה אנו הספרדים ועדות המזרח ותימן קבלנו עלינו הוראות רבותינו הרמב"ם ומרן הש"ע, שסוברים שהלכה כחכמים שמצות יבום קודמת לחליצה אף בזמו הזה שאיו מתכוונים לשם מצוה וחלה עלינו חובת ביאור אם יש תוקף להסכמה הנ"ל לדידן, או לא ?

ו) ניהדר אנפין לנ״ד, שכבר ביארנו שרוב הראשונים פוסקים שמצות יבום קודמת לחליצה כרבנן דאבא שאול. ומהם:

השאילתות, והרי"ף, והרמב"ם, והראב"ד, ורשב"ם, וריב"א, והראב"ך, ותעיטור, ורבינו ישעיה הא', ורבינו אברהם מן ההר, והרמ"ה, והמאירי, והרמב"ץ, והרשב"א, והראב"ה, והריטב"א, והריב"ש, והר"ץ, והנימוקי יוסף, וכתב הרדב"ז בתשובה ח"ד (ס" קה), שכן פסק רבינו יונה, ושכן דעת כל חכמי ספרד ושכן המהג בקטלוניא בפרינו יונה, ושכן דעת כל חכמי ספרד ושכן המהג בקטלוניא שיפירא וגרמיוא ומגנצא. ע"ש. וכתשר הרדב"ז שם הוסיף שכן דעת הבני שפירא וגרמיוא ומגנצא. ע"ש. וכתשר הרדב"ז שם הוסיף שכן דעת הבלינו אפרים והרו"ה ורבינו יהונחן ועוד. ע"ש. וכן פסק מרן השלחן ערוך (בסי ספה). והנה גם הרבה מגדולי האחרונים הסכימו להלכה דמצות יבום קודמת. ומהם: רבינו עובדיה מברטנורא (בספ"ק להלכה דמצות יבום קודמת. ומהם: רבינו עובדיה מברטנורא (בספ"ק ס"א). שה"ת מהר"י בי רב (ס" לש). ושו"ת המר"י בי רב (ס" לש). ושו"ת המר"י ב"ב בש"ת הרדב"ז ח"ב (ס" קח), שמנהג כל ספרד וקטלוניא ופרובינא וכל המערב וארץ (ס" קח), שמנהג כל ספרד וקטלוניא ופרובינא וכל המערב וארץ הצבו דומשל ותוגרמא ומלכות מצרים ובל הגלילות אשר שמענו

וייבם אשת אחיו שמת בלא בנים, ותהום כל העיר, ורעשה עליו כל המדינה. והשיב, לא ידעתי מה כל החרדה הזאת מאחר שהוא ספרדי ונוהג כמנהגם ונתכוון למצות יבום, ובפרט שכבר עשה מעשה, ות"ו לחשוב מחשבת און ולהוציא לעז על זה. וכן העלה בשו"ת הבית יוסף שהעיקר הוא מצות יבום והוא הולד בשיטת הספרדים שפוסקים כד' הרי"ף והרמב"ם שמצות יבום קודמת לחליצה. ועכ"ם פשוט שאין בזה בית מיחוש, והקולות יחדלון. עכת"ד. ומה שכתבו חברי ונשיאי הרבנות הראשית לישראל בהסכמתם הנ"ל: "ומשום דרכי שלום ואחדות במדינת ישראל שלא תהיה התורה כשתי תורות לכן גוזרים לאסור לגמרי מצות יבום. וחייבים לחלוץ דוקא", במחכ"ת הפריוו על המדה בזה. ואין דבריהם נכונים כלל, שהרי מעשים בכל יום בכמה הוראות בדיני שחיטה וטרפות ושאר ענייני איסור והיתר, וכן בהלכות שבת וטהרת המשפחה, כל קהלה נוהגת כמנהג רבותיהם, הספרדים כדעת מרן המחבר הש"ע, והאשכנזים יוצאים ביד רמ"א, וכן נוהגים בחילוקי הנוסחאות, והמכטא בתפלה ובקריאת התורה. ובצורת הכתב של ס״ת תפלין ומזוזות, וכיו״ב, ולא חששנו מעולם שע"י כך תהיה התורה כשתי תורות. מכיון שהדבר ידוע שכל אחד יש לו על מה שיסמוך שנוהג מנהג אבותיו, ואלו ואלו דברי אלהים חיים. וכ"כ הגרא"י קוק באגרות ראיה (סי' תרי"א), להזהיר שלא לקנות בשר כשר מאיטליזי הספרדים, מפני חלוקי ההוראות והמנהגים שבין חכמי ספרד לרבני אשכנז, ושאין זה דבר חדש, שכשם שבכל מקום בחו"ל שהספרדים והאשכנזים דרים יחדיו, מחולקים האיטליזים שלהם מפני זה, והוא הדין כאן באה"ק. וכן היה נהוג פעה"ק ירושלים ת"ו. אלא שכעת באו יחידים ובקשו לפרוץ גדרות עולם הללו, לכן הוכרחתי לעמוד כנגדם. "ואין בזה דבר ח"ו נגד אחדות האומה ונגד דרכי שלום, כי הכל יודעים שכל אחד חייב להזהר ולנהוג כמנהג אבותיו, משום אל חטוש תורת אמך". ע"כ. ומכאן ג"כ תשובה לדברי ההסכמה הנ"ל. [וראה בס' הצבי ישראל בקונט' משואה לדור עמוד פ"ו, שכ". בישיבה אחת של מועצת הרבנות הראשית לישראל דנו בענין השחיטה ובדיקות בבית המטבחים בא"י, והציע הראש"ל הגרב"צ עוזיאל ז"ל, מתוך רוב אהבתו לאחדות האומה, והסרת מחיצות ההבדלים שבין העדות, לוותר על השחיטה הספרדית, ולאחד את השחיטות בירושלים, והסכים שגם הספרדים יקבלו עליהם מנהגי האשכנזים, ברם הגרצ"פ פראנק ז"ל התנגד לכך בתוקף, ואמר: "אף אם הרבנים יסכימו לביטול שחיטתם, אקום אני ואארגן שחיטה ספרדית בירושלים". לפי שלדעתנו על כל עדה להמשיך לנהוג כמסורת אבותיה. ובמנהגיהם המקובלים מדורי דורות. ע"כ. וכנראה שגם בענין ההסכמה של איסור היבום לספרדים, נמשך הגרב"צ עוזיאל לשיטתו. מאהבתו לאחדות האומה, וגדולה אהבה שמקלקלת השורה. ובאמת שחלילה לבטל פסקי רבותינו מרי דאתרא גדולי רבני ספרד בשביל הדמיון" לאחדות האומה, וכשל רבים מאן מחיל ומאן שביק, וה' הטוב יכפר בעד.]

שמעם נוהגים במצות יבום להקים שם המת על נחלתו. ועוד שגם בכל אשכנז נהגו במצות יכום כמ"ש רבינו פרץ, וכן המנהג במגנצא ושפירא וגרמיזא, חוץ ממקצת מקומות שנהגו כמ"ד מח"ק. עכת"ד. (ומכאן תשובה למ"ש בנוסח התקנה של הרבנות הראשית לישראל שברוב קהלות ישראל נהגו כמ"ד מח"ק. וזה אינו.) ע"ש. ולכן לפע"ד לא צדקו בזה הראש"ל הגרב"צ עוזיאל וחכמי הספרדים שעמן שנתנו ידם להסכמה ואת לבטל לגמרי מצות יבום, נגד דעת כל רבותינו אשר מפיהם אנו חיים ומימיהם אנו שותים. והרי אמרו (ביבמות כא.) חליצה במקום יבום לאו מצוה היא. וראיתי בשו״ת משפטי עוזיאל (חאה"ע סי' פג) שכ', ואפילו שהשואלים הם בארץ ישראל שהוא אתרא דמרן ז"ל. מ"מ הואיל וישנם בתי דינין קבועים לקהלות האשכנזים שנוהגים כהוראות הרמ"א, מסתברא שחל עליהם מנהג פסק הרמ"א דמח"ק, ואם שניהם רוצים ביבום אין מניחים אותם ליבם. והואיל ולכל הדעות לא הותרה היבמה לאבא שאול, ולא נצטוה היבם ליבם לדעת רבנן, אלא כשמכוין לשם מצוה, ובלא זה נשארה היבמה באיסור כרת של אשת אח, אם גם נלמדם שיכוונו לכך, לכן אני אומר שמוטב לנו להמנע מלהודקק לסידור יבום אפרי במקום ששניהם רוצים ביבום אלא אדרבה מצוה עלינו ליעצם שיחדלו מוה כפסק הרמ"א ז"ל. ע"כ. (וע"ע במשפטי עוזיאל מה"ת האה"ע סי׳ קיט). ומבין ריסי עיניו ניכר שדעתו לפסוק כן גם לספרדים, וסופי הוכיח על תחלתו שנצטרף לחתום על ההסכמה לבטל מצות יבום לגמרי. כנ"ל. והנה גם במקומות שיש בתי דין קבועים של אשכנוים כיון שארץ ישראל אתרא דהרמב"ם ומרן אין לנו לווז מדבריהם ימין ושמאל, שהרי בכל עניני איסור והיתר אנו נוהגים בא"י כהוראות מרן, ושלא כמנהג אשכנז המיוסד עפ"ד הרמ"א, ולא שייך בזה לא תתגודדו, וכמ"ש מרן בשו"ת אבקת רוכל (ס' לב), שהואיל וכל קהל נוהג כמנהגו הראשון הו"ל כשתי בתי דינין בעיר אחת, וקי"ל כרבא (ביבמות יד.) דבכה"ג אין בזה משום לא תתגודדו, ועוד שכל קהל וקהל כעיר בפני עצמו שאין בני קהל אחד יכולים לכפות לבני קהל אחר. וכ"כ מהר"ר דוד כהן בתשובותיו. עכ"ד. וכ"כ בשו"ת פנים מאירות ח"ב (סי׳ קלג) לגבי האשכנזים והספרדים, שכל קהל נוהג כמנהג אבותיו שאין בזה משום לא תתגודדו, וכל אחד ואחד מבני הקהלות יחזיקו במנהג אבותיהם בין להקל בין להחמיר, ואפי׳ באיסור דאורייתא, ואין הרוב מעלה ומוריד לענין זה, שהם ממש כשני בתי דינין בעיר אחת דליכא בהו משום לא תתגודדו. ע"כ. וכ"כ הגנת ורדים (חיו"ד כלל ג סי" ט). ועוד אחרונים, וכן ראיתי הלום בשר"ת דברי מלכיאל ח"ה (סי' ק) שכי, שבכל קהלות שיש שם ספרדים ואשכנזים יש להורות לספרדים כמנהגם שפוסקים כדברי הבית יוסף אף נגד הרמ"א, ולאשכנזים כמנהגם שפוסקים כד' הרמ"א. (וע"ע בדברי מלכיאל ח"ה סי' רמט). ע"ש. (וע' במשפטי עוזיאל חחו"מ דרכ"ה ע"ב). וגם בענין זה צא ולמד מ"ש השואל ומשיב תליתאה (ח"א סי' ריח), בדבר איש ספרדי שישב בקהל אשכנו, 24. Yechave Da'as R' Ovadía Yosef

יחוה

דעת

שאלה: מתלמידי ישיבת חברון בעה"ק ירושלים ת"ו, מבני עדות המזרח:
"האם מותר לנו להפתפר ולהתגלה בימי בין המצרים, כפברת מרן
השלהן ערוך (פימן תקנ"א), שלא אפר להפתפר אלא בשבוע שחל בו תשעה
באב, וכדין התלמוד. או מכיון שאנו לומדים בישיבה שרוב תלמידיה הם מעדות
אשבנז, עלינו לנהוג בזה כרעת הרמ"א שכתב שמנהגם שלא להפתפר החל
מיום י"ו בתמוז?".

לפי דעת הרי"ף והרא"ש וסיעתם שאיסור לא תתגודדו אינו נוהג בשני בתי דין בעיר אחת, כודאי שלגבי המנהגים השונים שבין עדות האשכנזים והספרדים אין לחוש לאיסור לא תתגודדו, שהרי הם נחשבים גם כן כשני בתי דין בעיר אחת, וכמו שכתב בשו"ת מהרשד"ם (חיו"ד סי' קנג). וכ"כ בשו"ת גנת ורדים (חלק יורה דעה כלל ג' סוף סימן ה'). ע"ש. ואפילו לדעת הרמב"ם והסמ"ג נראה שמכיון שהדבר מפורסם ככל תפוצות ישראל שהספרדים נוהגים כדעת מרן השלחן ערוך, וכני אשכנז יוצאים ביד רמ"א, וכל עדה קדושה יודעת שגם מנהגי העדה האחרת מיוסדים על אדני פז, ויסודתם בהררי קודש, ואלו ואלו דברי אלהים חיים, לפיכך אין בזה איסור משום לא תתגודדו. וכיוצא בזה כתב הגאון רבי מרדכי בנם כשו"ת פרשת מרדכי (חלק אורה חיים סימן ד'), בדין תפילין בחול המועד, שאף שבעיר אחת יש ספרדים ואשכנזים, והספרדים נוהגים שלא להניח תפילין בחול המועד, והאשכנזים מניחים תפילין בחול המועד, מכל מקום אין בזה איסור משום לא תתגודדו, שיש לומר שאין איסור לא תתגודדו נוהג אלא בתחלת המחלוקת, ובכית דין אחד, שיש להם להשוות דעתם יחד, אבל בדבר שנחלקו בו הקדמונים, וכל אחד נוהג כד' רכותיו, אין כזה משום לא תתנודדו, וכל אחד צריך לקיים מנהג אבותיו ואפילו בבית כנסת אחד. ע"ש.

נוסף למעם הנ"ל, יש לומר שאיסור לא תתגודדו אינו נוהג אלא באופן שיש מחלוקת בהלכה, זה אוסר וזה מתיר, אכל כדבר שאינו אלא מכח מנהג, לא שייך בו איסור לא תתגודדו. דאמרינן נהרא נהרא ופשטיה (חולין יח:). וכמו כן מתכאר בסוגיא דיכמות (דף יג:) דאמר ליה ריש לקיש לרבי יוהנן, אמינא לך אנא איסורא ואת אמרת לי מנהגא, ופירש רש"י שדוקא במחלוקת בהלכה בדיני איסור והיתר, שייך לומר דדמיא תורה כשתי תורות, מה שאין



## 25. Teshuvos V'Hanhagos R' Moshe Shternbuch

#### סימן כו

שאלה: האם יש הדור ללבוש התכלת המחודשת בציצית.

האדמו"ר מראדזין זצ"ל חידש והמציא הדג שלדעתו הוא החלזון וצבע ציצית בדמו, שלדעתו הוא החלזון וצבע ציצית בדמו, וכידוע לא הסכימו לו שאר גאונים בדורו אפילו להתמיר כן, רק מחסידי ראדזין נוהגין כן, ובזמן האחרון מצאו דג דומה וטוענים שזהו תכלת, ויש מחסידי ראדזין שטוענים שאינו התכלת שהכשיר האדמו"ר מראדזין כתכלת האמיתי, וכדהעיר על זה נכד האדמו"ר זצ"ל הרב ליינער, (ונדפס באוצרות ירושלים חלק מ"ר), ואברך אחד כאן בעל תשובה השיג תכלת ורצה ללבוש ציצית עם חוט אחד צבוע תכלת לצאת שיטתו.

והנה בעצם השאלה אם זהו תכלת או לא אנו לא נוכל להכריע, אבל בסוד תכלת שדומה לרקיע שמזהיר עיקרה בזמן שרואים השגחת אלוקים בגלוי, ובימי התנאים עוד זכו וראו ולכך נמשך, אבל מאז

כן בדבר החלוי במנהג. ולפיזה ספרדים ואשכנוים שכל אחת מהעדות נהגו כמנהג אבותיהם, אף על פי שכולם בעיר אחת, ובישיבה אחת, רשאי כל אחד מהם לנהוג כמנהג אבותיו, ואין כזה משום לא תתגודדו. ואמנם מלשון הרמב"ם (פרק יב מחלכות עבודה זרה הלכה יד) הנ"ל, שכתב, לא יהיו שני בתי דין בעיר אחת זה נוהג כמנהג זה וזה נוהג כמנהג אחר וכו', וכן כתב הסמ"ג, מוכח שגם דבר שאינו אלא מכח מנהג שייך איסור לא תתגודדו. וכן מוכח בתשובת הרמב"ם (ירושלים תרצ"ד, סימן לג). ע"ש. וכן מתבאר וכן מוכח בתשובת הרמ"א בהגה (סימן תצג סעיף ג'): "יש מקומות שנוהגים להמתפר מחר הפסח עד ראש חודש אייר, ואלו אינם מסתפרים אחר ל"ג בעומר, ומסתפרים מיום מקומות שנוהנים שלא להסתפר מהפסח עד ל"ג בעומר, ומסתפרים מיום ל"ג בעומר והלאה, ולא ינהגו בעיר אחת חלק כמנהג זה וחלק כמנהג האחר משום לא תתגודדו. ע"כ. ומבואר שגם בענין תספורת בימי הספירה שאינה אלא מנהג שייך איסור לא תתגודדו.

ויש לצרף נימוק נוסף מה שכתב הגאון רבי שמעון גרינפלד בשו״ת מהרש״ג חלק ב׳ (סימן יכ), שאיסור לא תתגודדו אינו נוחג אלא כמי שמורה הלכה לאחרים לנהוג כסברתו, ומורה אחד פוסק לאסור ומורה אחד פוסק להתיר, אבל אנשים שעושים לעצמם כמנהגם, ואינם מורים לאחרים, לא לאמר בזה איסור לא תתגודדו כלל. ע״כ. וכיוצא בזה כתב בשו״ת חיי אריה (סוף סימן מ׳). ע״ש. ואף על פי שמדברי הרמ״א בהגה (סימן תצג) הנ״ל, לג נראה כן, מכל מקום מצינו תנא דמסייע לחילוק הנ״ל הוא רבינו ירוחם בשם הרמ״ה, שהביאו מרן בבדק הבית (יורה דעה סימן רמב), ווו לשונו: "ודוקא השמורים הלכה מקצתם להיתר ומקצתם לאיסור, אבל אם אינם מורים הלכה לאחרים, מותר לנהוג אלו כדעת האוסרים ואלו כדעת המתירים, ואפילו אלו בפני אלו״. ועיין בשו״ת המבי״ם חלק א׳ (סימן כא). [ושוב ראיתי להמהרש״ם בדעת תורה (אורח חיים סימן תצג עמוד רמו, בד״ה וע״ש), שהביא חילוק בדעת תורה (אורח חיים סימן תצג עמוד רמו, בד״ה וע״ש), שהביא חילוק בדעת מוחר מנון ענ״ש). ע״ש.

בסיכום: מותר מן הדין לבני עדות המזרח להסתפר בימי בין המצרים. אף על פי שלומדים בישיבות שרוב תלמידיהן מבני עדות אשכנז. ומכל מקום אם רצו להחמיר על עצמם ולנהוג שלא להסתפר, תבוא עליהם ברכה. וכל המתאבל על ירושלים זוכה ורואה בשמחתה.

> חשך ומדרכי אלקינו ית״ש הסתר תוך הסתר, ולכן התכלת נעלמה עד שיתגלה בביאת משיח צדקינו, ולא נראה שדוקא בזה״ז שאין הסתר כמוהו זכינו להתגלות התכלת, ושו״מ בישועות מלכו סימן א״־ג״ שהאריך בזה שגם לדעת האריז״ל אין מקום לזה

> אמנם בזה לא קובעים הלכה, רק גאוני הדור הם שהכריעו ועל פיהם אנו נוהגין ולא חששו להחמיר כמוהו, וחוששני דמי שלובש בקהלה שלנו שלא נהגו להחמיר כן, כשהוא משנה עובר בלא תתגודדו, שאע"פ שאין קפידא שכשהוא צבוע בקלא אילן, מ"מ כיון שידוע שעושה לשם מצות תכלת, ודלא כמנהג יש לחוש ללא תתגודדו, ועיין במ"ב קל"א (ס"ק ו") שאם נופלין בימין והוא בשמאל עובר בלא תתגודדו, וכ"ש כאן דנראה לאנשי הקהלה כאן מוזר ליחיד לנהוג שלא כדעת הסכמת הפוסקים, אסור לו לעשות כן, ואנשי ראדזין בקהלתם מותר, אבל כאן שלא שמעו מעולם על ציצית בצבע תכלת, לא נניח לאיזה מתחסד ללבוש כן בשעה שאינו אפילו מסורת אבותיו.



## 26. R' Herschel Schahter https://www.torahweb.org/torah/special/2003/rsch\_ytsheini.html

Before this past Peach I was consulted regarding two interesting cases. In the first case, a family was visiting *Eretz Yisroel* for *yom tov*. The daughter, a student at Columbia, had previously studied in one of the seminaries in *Eretz* Yisroel after high school, and was taught there - in accordance with the classical traditional view - that one visiting *Eretz Yisroel* must observe two days of *yom tov*. Just a few months before Pesach the father had asked his local Orthodox *musmach* from down the block, to whom he asks all of his shailas as well, (who happens not to be a practicing pulpit rabbi) and was told that this family should only observe one day of *yom tov*. The question posed was, does it make sense that half of the family observe one day *yom tov* and the other half two days. My thoughts on the matter were as follows: the Talmud records that there were many disputes between Beis Hillel and Beis Shammai. Whoever was a follower of Beis Shammai had to abide by their opinions, and whoever was a follower of Beis Hillel had to abide by their opinions. But this is only provided they are together with their own group. If one from Beis Hillel was with a group of followers of Beis Shammai, he was not allowed to follow the views of Beis Hillel, as this would be a violation of *lo tisgodedu*, causing it to appear in a very noticeable fashion as if the Torah has been split into two Torahs! Since the family was spending the *yom tov* together, and the majority of the members of the family had accepted the *psak* of their local rabbi, even the daughter should follow that opinion on this occasion, and only keep one day. On some other occasion, if the daughter should happen to visit *Eretz Yisroel* again for a *yom tov* without the rest of the family, she ought to follow the *psak* of her rabbi.