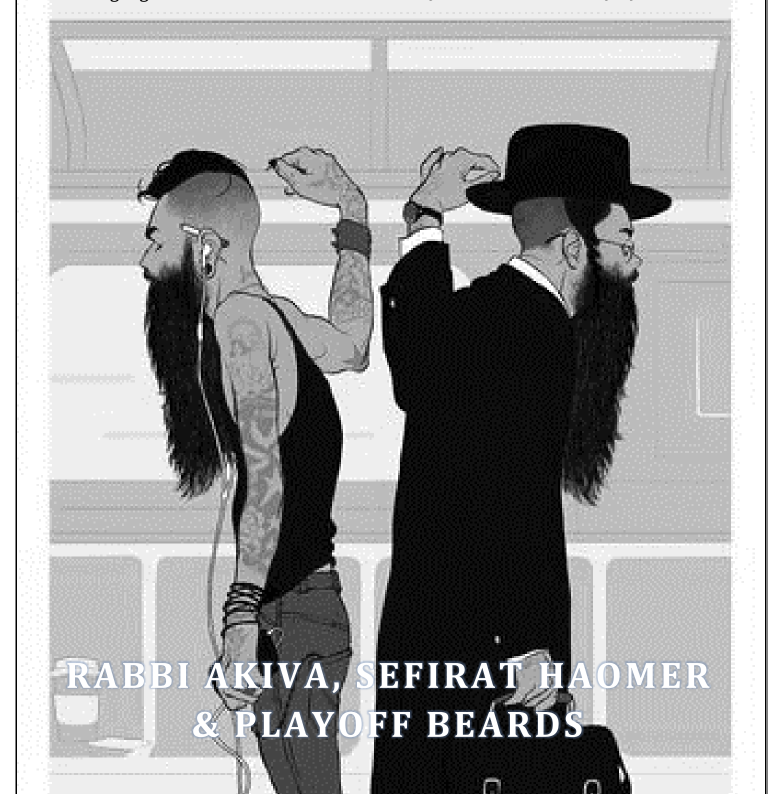
Congregation Yehuda Moshe

*May 20, 2019 – 20th Day of the Omer* 







#### (1) A SAD TIME – YEVAMOT 62B

אמרו: שנים עשר אלף זוגים תלמידים היו לו לרבי עקיבא, מגבת עד אנטיפרס, וכולן מתו בפרק אחד מפני שלא נהגו כבוד זה לזה, והיה העולם שמם, עד שבא ר"ע אצל רבותינו שבדרום, ושנאה להם ר"מ ור' יהודה ור' יוסי ורבי שמעון ורבי אלעזר בן שמוע, והם הם העמידו תורה אותה שעה. תנא: כולם מתו מיתה רעה. מאי מתו מפסח ועד עצרת. אמר רב חמא בר אבא, ואיתימא ר' חייא בר אבין: כולם מתו מיתה רעה. מאי היא? א"ר נחמן: אסכרה.

Rabbi Akiva had twelve thousand pairs of students from and they all died in one period of time, because they did not treat each other with respect. And the world was desolate until Rabbi Akiva came to our Rabbis in the South and taught them. This second group of disciples consisted of Rabbi Meir, Rabbi Yehuda, Rabbi Yosei, Rabbi Shimon, and Rabbi Elazar ben Shamua. And they upheld the study of Torah. All of his students died from Passover until Shavuot. Rav Ḥama bar Abba said, and some say it was Rabbi Ḥiyya bar Avin: They all died a bad death. What is it? Rav Naḥman said: Diphtheria.



# (2) WHY RIGHT NOW? MAHARAL, CHIDDUSHEI AGGADOT YEVAMOT 62B

וכולן מתו וכוי. ... ואה שאתו אפסח צד צצרת, אף שהנאן הוא יותר טוב אכל הנאנים צם כל נכולן מתו וכוי. ... ואה שאתו אפסח צד צצרת, להודיצ שחטאו ולא יאארו בטבצ אתו. וצוד יש לפרש כי הנאן הנה אפסח וצד צצרת אורה צל כבוד התורה (ואדרטת התורה שהיא אתצלה צד שצר בחאישים, ולפיכן הספירה ני שבוצות אדרטה אחר אדרטה) והם לא נתנו כבוד לתורה לנהוט כבוד נהו אהים באה ולותנים כבוד...

This time from Pesach until Shavuot teaches about *kavod HaTorah* (honoring the Torah), and the greatness of Torah that is exceeds the 50<sup>th</sup> level of understanding. Therefore we count seven weeks, climbing higher and higher, and the students did not honor one another, therefore they died specifically now, for lack of honor.





### (3) A CAREFUL WARNING - BEREISHIT RABBAH 5:61

אמר להם (ר' עקיבא) "בניי! הראשונים לא מתו אלא שהיתה עיניהם צרה בתורה אלו באלו אלא תנו דעתכם שלא תעשו כמעשיהם." עמדו ומלאו כל ארץ ישראל תורה

He (R' Akiva) told them (his new students) "My children! The first ones died because they had *narrow eyes* in Torah of one another. Pay attention and don't act like them." They stood strong and filled Israel with Torah.

### (4) IT'S NOT WRONG! - EIRUVIN 13B

קעביד א"ר אבא אמר שמואל שלש שנים נחלקו ב"ש וב"ה הללו אומרים הלכה כמותנו והללו אומרים הלכה כמותנו או • יצאה בת קול ואמרה י אלו ואלו דברי אלהים חיים הן

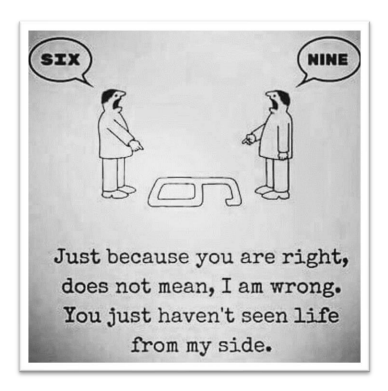


והלכה כב"ה וכי מאחר שאלו ואלו דברי אלהים חיים מפני מה זכו ב"ה לקבוע הלכה כמותן מפני שנוחין ועלובין היו ושונין דבריהן ודברי ב"ש ולא עוד אלא שמקדימין דברי ב"ש לדבריהן כאותה ששנינו © מי שהיה ראשו ורובו בסוכה

Rabbi Abba said that Shmuel said: For three years Beit Shammai and Beit Hillel disagreed. These said: The *halakha* is in accordance with our opinion, and these said: The *halakha* is in accordance with our opinion. Ultimately, a Divine Voice emerged and proclaimed: Both these and those are the words of the living God. However, the *halakha* is in accordance with the opinion of Beit Hillel.

The Gemara asks: Since both these and those are the words of the living God, why were Beit Hillel privileged to have the *halakha* established in accordance with their opinion? Because they were agreeable and forbearing, they would teach both their own statements and the statements of Beit Shammai. Moreover, they prioritized the statements of Beit Shammai to their own statements.





## (5) HOW DOES אלו ואלו WORK? – RITVA ON EIRUVIN 13B

אלו ואלו דברי אלהים חיים. שאלו רבני צרפת ז"ל היאך אפשר שיהו שניהם דברי אלהים חיים וזה אוסר וזה מתיר, ותירצו כי כשעלה משה למרום לקבל תורה הראו לו על כל דבר ודבר מ"ט פנים לאיסור ומ"ט פנים להיתר, ושאל להקב"ה על זה, ואמר שיהא זה מסור לחכמי ישראל שבכל דור ודור ויהיה הכרעה כמותם, ונכון הוא לפי הדרש ובדרך האמת יש טעם וסוד בדבר

How is it possible for *both* to be words of HaShem when this one say prohibited and this one says permissible? When Moshe went up the Heavens to receive the Torah, for each and every matter he was shown 49 reasons to prohibit and 49 reasons to allow [a halacha]. **And he asked HaShem [how can both be true?] HaShem responded: This will be handed to the wise ones of Israel and in every generation they will figure it out.** 



## (6) A PRIME DISPLAY OF "KAVOD" - YEVAMOT 13B

לא נמנעו כו'. אע"פ שבני הלרה
שנתייבמו כב"ש ממזרים [הם לב"ה]
שהרי באיסור אשת אח היא עליהם
ואשת אח בכרת ובני עריות שהן
חייבי כריתות ממזרים הם כדאמרינן
בפירקין™ אפ"ה לא נמנעו ב"ה מלישא
נשים מב"ש לפי שהיו מודיעים להם
אותן הבאות מן הלרות ופורשים:
אלו על גבי אלו. אלו משאילים כליהם

חלצו ב"ש פוסלין מן הכהונה ובית הלל מכשירין נתייבמו בית שמאי מכשירין ובית הלל פוסלין אע"פ שאלו יאוסרים ואלו מתירין אלו פוסלין ואלו מכשירין לא נמנעו בית שמאי מלישא נשים מבית הלל ולא בית הלל מבית שמאי כל המהרות והממאות שהיו אלו ממהרים ואלו מממאין לא נמנעו עושין מהרות אלו על גבי אלו: גמ" אמר רבי

Although Beit Hillel prohibit the rival wives and Beit Shammai permit them, and although these disqualify these women and those deem them fit, Beit Shammai did not refrain from marrying women from Beit Hillel, nor did Beit Hillel refrain from marrying women from Beit Shammai. Furthermore, regarding ritual purity and impurity: where these say ritually pure and those say ritually impure, they did not refrain from handling ritually pure objects each with the other.

**(Rashi)** – "They did not refrain...": Even though according to Beit Hillel the children of the *rival wife* is a mamzer for she married her husband's brother, and that is a *karet* prohibition, and all products of a *karet* relationship are mamzerim... Even so! They did not refrain from marrying the daughters of the other because they would tell them "that girl comes from a *rival wife*" i.e. that girl is prohibited to you, and they would not marry her.





#### (7) DIFFERENT STROKES... – אמרי אמת במדבר תרצ"ג

איתא במכילתא (יתרו א) כל מקום הוא אומר ויסעו ויחנו נוסעים במחלוקת וחונים במחלוקת אבל כאן הושוו לב אחד לכך נאמר ויחן שם ישראל, מחלוקת היא שאין סובלים דעתו של חבירו, כדאיתא (במד"ר כא ב, ירושלמי ברכות ט א) כשם שאין פרצופיהן דומין זה לזה כך אין דעתם שוין זה לזה, אולם צריכים לסבול את חבירו ואת דעתו, ויחן הוא מלשון חן שכל אחד מצא חן בעיני חבירו.

(Mechilta Yitro 1) Whenever the Torah says "And they traveled and they camped" it hints that their travels contained arguments. But here [19:2] the hearts of every person aligned and therefore the verse says "And they camped" in the singular. Argument takes place when one doesn't *suffer/uphold* the opinion of another (as seen in Bamidbar Rabba 21:2) "Just as our faces are not similar to one another, so too our perspectives are not similar." Therefore, we are obligated to maintain the perspectives of our friends for *vayichan* (they camped) comes from the word *chein* – that everyone found something positive in their friends.



# (8) APPRECIATING THE BEARD

"Some of the guys grew beards a lot faster than the others, but it really was about keeping focused on the job at hand. More than anything else, I think it was a reminder of the goals we had here."

*Butch Goring (NY Islanders, 1980)*