# Out of this World Torah: The Jewish View on Extraterrestrial Life



Shiur given by Rabbi Michael Friedman





# Out of this World Torah: The Jewish View on Extraterrestrial Life

# Opinion One: There are NO Extraterrestrial Lifeforms

#### 1. ספר הברית

ובזה סר היראה שנתירא בעל ״העקרים״ ז״ל באמרו: ירא אנכי שלא יאמרו שיש עולמות אחרים. כי אחר שאין בהם בעלי בחירה ואינם הוֹוִים וְנִפְּסָדִים אלא קיימין וַבעלי קיים תמידין באיש ואין בהם תורה ועבודה, אינם נוגעים לעניננו כלל, והרי הם כמו שאר הברואים אשר בּּשָּמִים מִמְּעַל. וְלֹא תֹאבֶה וְלֹא תִשְׁמַע לדברי בעל החלום בספר ״חזיון״ לא״ס וֹלאייזיק סטנובן בענין זה, כי חזה לך שוא וּמַדּוּחִים (והדחות מהדרך) באמרו שהם הוֹוִים וְנִפְּסָדִים כמונו כמוהם בכל דבר.

# 1. Sefer haBrit, quoting Rabbi Yosef Albo

The Baal Ikarim said: I do not think that there are other worlds. After they do not have creatures with free will, they do not need to exist with people, for then they have no Torah or service [of God], they are not relevant to our discussions at all. They would be like other creations, even in the Heavens.

#### 2. ספר האמונות והדעות מאמר א

ומצאתי המציאה הגמורה כי אין שמים בלתי אלה ולא ארץ כי אם זאת, וכי השמים האלה יש להם תכלית, ומצאתי הכלית...ומצאתי הכתוב שהעיד עליהם בתכלית, באמרו (דברים י"ג ח') מקצה הארץ ולמקצה השמים ועד קצה השמים.



# 2. Sefer Emunot vDeot, Rav Saadiya Gaon

I found that there is no 'heavens' aside from these, and no 'land' aside from this one. Because THESE heavens and THIS land have a purpose...

# Opinion Two: It could be

#### 3. אור השם

#### הַדַּרוּשׁ הַשִּׁנִי

רַאוּי שֶׁלֹא נַרְחִיק מַה שָׁבָּא בַּדְרָשׁ לִקְצָת רו״ל. אָמְרָם בָּרִאשׁוֹן מָצַ״זָ (ג, ב): ״מְלַמֵּד שֶׁשָׁט בְּי״ח אָלֶּף עוֹלְּמוֹת״. וְהַבָּנָנָה בּוֹ, מְצַ״זָ (ג, ב): ״מְלַמֵּד שֶׁשָּׁט בְּי״ח אָלֶף עוֹלְמוֹת מָשׁוּטָטֶת בְּכָל הָעוֹלָמוֹת הָהַם. וְזֶהוּ מַה שֶׁבָּנַנּוּ בַּדְּרוּשׁ שֶׁבָּנַנּוּ בַּדְּרוּשׁ

ПŮП

יְהַנָּה לֹא רָאִינוּ לְהַאֵּרִיךְ בְּדְחַיַּת קְצְת דְּמִּיִים שֶׁעְשָׁה הַפִּילוֹסוֹף, לְבָאֵר שָׁאֵין שָׁם אֶלֶא עוֹלָם אֶחָד, לְמֵה שֶׁאִם הוֹדִינוּ בְּפִילוֹסוֹף, לְבָאֵר שָׁאֵין שָׁם אֶלֶא עוֹלָם אֶחָד, לְמֵה שָׁאִם הוֹדִינוּ בְּעוֹלְמוֹת רַבִּים, סְלֵקְנוּ הַמְּקוֹמוֹת הַשְּבְעִיִים; בְּאָמְרוֹ, שֶׁאִם הוֹדִינוּ בָּהֶם הָיָה מְחָיָב, שֶׁחָלְקִי הָאָרֶץ, עַל דְּרֶךְ מְשָׁל, אֲשֶׁר הוֹדִינוּ בָּהֶם הָיָה מְחָיָב, שֶׁחָלְקִי הָאָרֶץ,

בְּעוֹלֶם הָאֶחָד, יִתְנוֹצֵעוּ אֶל מְקוֹמֶם הַשִּׁבְעִי אֲשֶׁר בְּעוֹלֶם הָאָחַר. כִּי הַנֵּה זֶה פַּתוּי דְּבָרִים, אֵין שׁׁרֶשׁ לֶהָם. וְזֶה, שֶׁבְּהַנִּיחַנוּ עוֹלֶמוֹת רַבִּים, הוֹדִינוּ בַּמְקוֹמוֹת הַשְּבְעִיִּים בְּעוֹלֶם עוֹלֶם, בְּאָלוּ תֹאמֵר, הָאָרֶץ תִּבַּקשׁ מֶרְכָּזָה אֲשֶׁר בְּעוֹלֶמָה, וְהָאֵשׁ יְבַקשׁ מֶרְכָּזוֹ אֲשֶׁר

בּעוֹלַמוֹ. וְזֵה מִבֹאַר בְּנַפְשוֹ. וְהִנֵּה זֵה מַסְפִּיק בַּדַרוֹשׁ הַזֵה.

אָם אֶפְשָׁר מְצִיאוּת עוֹלָם אַחֵר, אוֹ עוֹלָמִים רַבִּים יַחַד.

וְהַנֵּה יֵשׁ פָּנִים מֵהַהַּרָאוּת לְכֶל הַצְּדָדִין. אָם לְצֵד הַחִּוּב, יֵשׁ פָנִים מֵהַהַרָאוּת:

מֶהֶם, שָאֵיךְ שָׁיִהְיֶה, שֶׁהַנְיֵת הָעוֹלֶם, אִם שֶׁהָיְתָה רְצוֹנִית אוֹ מְחֻיֶּבֶת, מָה הַמּוֹנֵעַ שֶׁלֹא יָחוּל הָרָצוֹן אוֹ הַחִיוּב בְּעוֹלֶם אַחֵר, אוֹ עוֹלֶמוֹת, זוֹלַת זֶה?

מֶהֶם, כִּי לְמַה שֶׁהְתָבָּאֵר שֶׁהַנְיֵת הָעוֹלֶם רְצוֹנִית, עַל צֵד הַהַטָּבָה וְהַחַנִינָה; וְהוּא מְבֹאָר, שָׁאֵין שֶׁם כִּילוּת וְצֶרוּת עַיִן לְהֵיטִיב, כֵּל אֲשֶׁר יוֹסִיף בְּעוֹלֶמוֹת יוֹסִיף בַּהַטָבָה; וְלָזֶה כְּבָר יִתָּבֹן, שַׁיִּהִיוֹ בְּבָאן עוֹלְמוֹת רַבִּים...

וְכַאֲשֶׁר הָיָה זָה כָּן, וְהוּא, שֶׁבְּכָּר הִתְבָּאֵר שָׁאַין בְּכָּל הַטְעָנוֹת שָׁזָכַרְנוּ, אָם לְצַד הַחִיּוֹב וְאִם לְצַד הַשְּׁלִילָה, שֶׁיִּמַן הָאֱמֶת בַּדָּרוֹש: וּמָה שֶׁהִתְבָּאֵר מֵהֶם הוּא **אֶלְשָׁרוּת** הַרִבּוּי לְבָר; הִנֵּה

## 3. Ohr Hashem 4:2, Rabbi Hasdai Crescus



There are considerations to each side, that of affirmative and negative, each with proofs. Some relate to how to could be and reality, if it is desirably such or necessarily such, what factors would prevent from either angle from there being another world? Of these considerations, some relate to [Hashem's Trait of] benevolence, which never ends and He is not stingy to

benefit according to however much and many worlds He Creates, and as such, it would make sense that there are many worlds... With all, it is clear that there is no specific claim, positive or negative, that can be proved to be true through Derasha. What is clear is the **possibility** of many [worlds] alone. One should consider what our Rabbis say in Avoda Zara, that Hashem 'Spans' 18,000 worlds, meaning, His Providence is over all. We are not interested in the philosopher's rejections to prove there is but **one** world, and if we acknowledge multiple worlds it will detract from our natural world and move the focus of the natural world to another. This is foolish and unfounded. There is nature in each world, not that each facet of nature has to have its own center.

# Maybe on One of those Worlds

#### 4. Book of Creation

There are... seven
worlds, seven
heavens, seven
lands, seven



## <u>4. ספר יצירה</u>

מבמ"ן שבע כפולות בג"ד כפר"ת שבהן נחקקין שבעה עולמות, שבעה רקיעין, שבע ארצות, שבעה ימים, שבעה נהרות, שבעה מדברות, שבעה ימים, שבעה שבועות, שבע שנים, שבע שמימין, שבעה יובלות, והיכל הקרש. לפיכך הבב את השמים:

oceans, seven rivers, seven deserts, seven days, seven weeks, seven years, seven Shemitot, seven Yuvalot, and the Holy Chamber. Therefore, seven's are beloved under Shamayim.

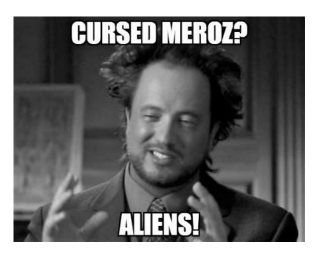
# **Cursed Star-Dwellers**

# 5. שפטים ה כג

אורוּ מֵרוֹז אָמַר מַלְאַךְ יְהוָה אֹרוּ אָרוֹר יִשְׁבֶּיהָ כִּי לֹא בָאוּ לְעֶזְרַת יְהוָה לְעֶזְרַת יִהוָה בַּגִּבּוֹרִים.



Cursed is Meroz, says the Angel of God, cursed is its inhabitants, for they did not come to help God with the warriors



#### 6. Rashi ibid.

Cursed is Meroz-some say this is a **star**, and some say this is an important warrior, and he was living close to the war but did not come

#### 6.לע"ל

(כג) אורו מרוז – <u>אמרי לה כוכבא</u> הוה ואמרי לה גברא חשיבא הוה והיה סמוך למקום המלחמה ולא בא:

# Opinion Three: There ARE Aliens, But...

#### 7. ספר הברית

אָחֱזֶה אָנֹכִי, אָשִׁית לִבָּי (אשים לב), שבלי ספק לא לַתֹהוּ בְּרָאוֹ אבל לֶשֶׁבֶת יְצָרוֹ, ויש בהם ברוּאים...

אבל אשר אמרתי אני, הוא: למה יגרע עולם עשיה מהיות בו עולמות רבים מעולם היצירה והבריאה והאצילות, אשר כל אחד מהם כולל בו עולמות אין מספר כנודע אצל המקובלים. ונזכר ב"זוהר" במקומות רבים ובמשנה (סוף הש"ס) נעוקצין ג', משנה י"בן: עתיד הקב"ה להנחיל לכל צדיק ש"י נגם שי, גם 310 עולמות, ובמסכת עבוֹדָה זָּרָה (פּרק ראשון, ג'): הקב"ה רוכב על כרוב בשמונה עשר אלף עַלְמִין (עולמות). גם זה ראיתי רְאָיָה נכונה לזאת הדעת מה שאמרו (בפרק ואלו מגלחין, מועד קטן, ט"ז) על פסוק: אוֹרוּ מרוֹז אמר מלאַד ה' אוֹרוּ אָרוֹר ישְׁבֶיהָ כָּי לֹא בָאוּ לְעָזְרָת ה' (שופטים ה', כ"ג) אַמְרֵי לָה –כּוֹכָבָא הַוָּה, וְאַמְרֵי לָה – נַּבְּרָא הַלֹּא אמרו (בפרק אין דורשין): שבעה רקיעין הן...ואם כן אין הוֹוִים וְנְפְּסָדִים אלא בארץ הַלָּזוּ לוֹזה סמך הכתוב: מוֹת תָּמוּת, וַיֹּאמֶר ה' אֱלֹקִים לא טוֹב הֱיוֹת הָאָדָם לְבַדּוֹ אֶעֱשֶׂה לוֹ עַזֹר וֹלוֹזה סמך הכתוב: מוֹת תָּמוּת, וַיֹּאמֶר הי אֱלֹקִים לא טוֹב הֱיוֹת הָאָדָם לְבַדּוֹ אֶעֱשֶׂה לוֹ עַזֹר וֹלוֹזה סמך הכתוב: מוֹת תָמוֹת, נכלל), כאשר כתב האר"י ז"ל על פסוק הנזכר (בלקוטי תורה פרק בראשית).

<sup>4</sup> לבעל בחירה האפשרות לבחור בין הטוב שהוא החיים וההווייה, לבין הרע שהוא המוות וההפסד.

## 7. Sefer haBrit, Rabbi Pinchas Eliyahu Horowitz 1700's

There is no doubt worlds were not created for chaos, but, to be inhabited, and they have creatures...I would say the physical world is no worse than other spiritual worlds in its multiplicity of worlds, such that each level contains worlds beyond calculation, as is known from Kabbalah. This is in the Zohar in various places, and the Mishna, that the rightous will ineheret 310 worlds. In Avoda Zara, we are told Hashem 'Travels' across 18,000 worlds. We even have an explicit verse, that 'Meroz and its inhabitants are.' There is a debate if it is a star or a warrior, but if it is a star, its inhabitants are cursed... There are seven firmaments...But, there is no 'worthy' creature except in this world. This is what is means 'you will surely die', and that 'it is not good for man to be alone, so I will Make a helper.' That is, lest he die and there would be no humankind left, he needs a helper to keep the species alive. Footnote 4: There is no other creature capable of free will which can choose between good and life versus bad and death

# What makes us special?

# 8. דרך ה' חלק א פרק ב

א. הנה התכלית בבריאה היה להיטיב מטובו, יתברך שמו, לזולתו... לא יספיק לו בהיותו מטיב קצת טוב, אלא בהיותו מטיב תכלית הטוב שאפשר לברואים שיקבלו, ובהיותו הוא לבדו, יתברך שמו....

ב. ואולם גזרה חכמתו, שלהיות הטוב שלם, ראוי שיהיה הנהנה בו בעל הטוב ההוא; פירוש - <u>מי שיקנה</u> הטוב בעצמו, ולא מי שיתלווה לו הטוב בדרך מקרה...

# 8. Derech Hashem 1:2

- 1. The purpose of creation is to bestow good from Hashem's Good to others... It is not enough to give some good, but He Wants to Give the best good possible for creations to accept, He Himself.
- 2. He Decreed the ultimate good is to benefit one who DOES good. That is, one who acquires the good himself, and not to be 'loaned good' haphazardly...

# 9. דרך ה' חלק א פרק ה בחלקי הבריאה ויחסיהם

והנה נבחן <u>ונבדל מין האדם לבדו להיות מורכב משני מיני בריאה</u> נבדלים לגמרי, <u>דהיינו - הנשמה העליונה</u> והנה נבחן <u>ונבדל מין האדם לבדו להיות מורכב משני מיני בריאה</u> נבדלים לגמרי, <u>דהיינו - הנשמה העליונה</u> והגוף השפל, מה שלא נמצא בשום נברא אחר.



# 9. Derech Hashem 1:5

Humankind was set apart to be a combination of two types of creations, a spiritual soul and a physical body, that which we do not find in ANY other creation.