

# Put Seder into the Seder

#### This shiur is kindly sponsored by:

Abe and Michaelle Zerykier on the occasion of the yahrteit of her mother
- Penina Perek bas R'Yaakov HaCohen

**Karen and Michael Rosenbloom** on the occasion of Karen's father's yahrtzeit **Mr. Julius Sand - Yehuda ben Meir** (10 Nissan 5776)

And by

**Shandy and Elliot Horowitz** in honor of the Yahrzeits of my two of Elliot's foremost Torah mentors:

Morah Nechama Leibowitz (5 Nissan) Rav Aron Kreiser (12 Nissan)

R. Ya'akov Trump 1 of 10

## **Heseiba - Leaning**

## שותה בהסיבת שמאל ואינו מברך ברכה אחרונה.

Drink while reclining to the left and do not recite a blessing after drinking.

#### 1. Hagadas Mesores HaRav

#### בהסבה

העבד חי בפחד. הוא פוחד לא רק ממי שחזק ממנו, או ממי שסמכותו עליו;
העבד פוחד לסתור מישהו אחר, להרגיז אפילו אדם זר. הפחד עשוי להיות
בלתי מוצדק, אך הוא הכוח המניע את חייו. זו הסיבה, לדעתי, שבגללה
הנהיגו חז"ל את ההסבה, אותה נטייה והישענות על צד שמאל של האדם,
כסמל החירות. ההסבה מסמלת בראש ובראשונה נינוחות מוחלטת, וזו מצדה
מפגינה שחרור ממתח ודאגה או הקלה מהם. שנית, ההסבה מסמלת את
השלכת האזיקים המנטליים המונעים מן האדם את חופש התנועה. ההסבה היא
היפוכה של העמידה הזקופה המפגינה צייתנות וכניעה. עמידתם הזקופה של
החיילים מסמלת את נכונותם לציית. ההסבה מצביעה על אי־ציות, על נקיטת
עמדה אמיצה, על סירוב לציית לפקודות, על דחיית אוטוריטה אנושית. הסבה
פירושה אי־ציות. על כן אומרים חז"ל כי בנוכחותו של הרב פטור התלמיד
מהסבה, ולמעשה הוא אף מנוע ממנה (פסחים קח ע"א).

(זמן חירותנו)

R. Yosef Dov Soloveitchik



R. Ya'akov Trump 2 of 10

## 4 Cups - 4 Expressions

### 2. Shmos 6:2-8

| בּ וַיְדַבֵּר אֱלֹהִים, אֶל-מֹשֶׁה; וַיֹּאמֶר אֵלָיו,<br><b>אַנִי ה׳.</b>                                                                                                                                          | 2 And God spoke unto Moses, and said unto him: 'I am the LORD;                                                                                                                                                                                     | A  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ג וָאֵרָא, אֶל-אַבְּרָהָם אֶל-יִצְחָק<br>וְאֶל-יַעֲקֹבבְּאֵל שַׁדָּי; וּשְׁמִי ה׳, לֹא נוֹדַעְתִּי<br>לָהֶם.                                                                                                       | <b>3</b> and I appeared unto Abraham, unto Isaac, and unto Jacob, as God Almighty, but by My name YHWH I made Me not known to them.                                                                                                                | В  |
| דּ וְגַם הָקּמֹתִי אֶת-בְּרִיתִי אִתָּם, לָתֵת לָהֶם<br>אֶת-אֶרֶץ כְּנָעַןאֵת אֶרֶץ מְגָרֵיהֶם, אֲשֶׁר-גָּרוּ<br>בָה.                                                                                              | <b>4</b> And I have also established My covenant with them, to give them the land of Canaan, the land of their sojournings, wherein they sojourned.                                                                                                | С  |
| הּ וְגַם אֲנִי שָׁמַעְתִּי, אֶת-נַאֲקַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל,<br>אֲשֶׁר מִצְרַיִם, מַעֲבִדִים אֹתָם; וָאֶזְכֹּר,<br>אֶת-בְּרִיתִי.                                                                                    | <b>5</b> And moreover I have heard the groaning of the children of Israel, whom the Egyptians keep in bondage; and I have remembered My covenant.                                                                                                  | D  |
| וּ לָכֵן אֱמֹר לִבְנִי-ִישְׂרָאֵל, <b>אֲנִי ה׳</b> ,<br>וְהוֹצֵאתִי אֶתְכֶם מִתַּחַת סִבְלֹת מִצְרַיִם,<br>וְהָצֵלְתִּי אֶתְכֶם מֵעֲבֹדְתָם; וְגָאַלְתִּי אֶתְכֶם<br>בִּזְרוֹעַ נְטוּיָה, וּבִשְׁפָטִים גְּדֹלִים. | 6 Wherefore say unto the children of Israel: I am the LORD, and I will bring you out from under the burdens of the Egyptians, and I will deliver you from their bondage, and I will redeem you with an outstretched arm, and with great judgments; |    |
| זֹ וְלָקַחְתִּי אֶתְכֶם לִי לְעָם, וְהָיִיתִי לָכֶם<br>לֵאלֹהִים; וִידַעְתָּם, כִּי <b>אֲנִי ה׳ אֱלֹקיכֶם,</b><br>הַמּוֹצִיא אֶתְכֶם, מִתַּחַת סִבְלוֹת מִצְרָיִם.                                                 | 7 and I will take you to Me for a people, and I will be to you a God; and ye shall know that I am the LORD your God, who brought you out from under the burdens of the                                                                             | D' |
|                                                                                                                                                                                                                    | Egyptians.                                                                                                                                                                                                                                         |    |
| י וְהֵבֵאתִי אֶתְכֶם, אֶל-הָאָרֶץ, י 🗖                                                                                                                                                                             | <b>8</b> And I will bring you in unto the land,                                                                                                                                                                                                    | C' |
| אֲשֶׁר נָשָאתִי אֶת-יָדי, לָתֵת אֹתָהּ לְאַבְרָהָם<br>לְיצְחָק וּלְיַעַקב; וְנָתַתִּי אֹתָהּ לָכֶם מוֹרָשָׁה,                                                                                                      | concerning which I lifted up My hand to give it to Abraham, to Isaac, and to Jacob; and I will give it you for a heritage:                                                                                                                         | B' |
| אָנִי ה׳.                                                                                                                                                                                                          | I am the LORD.'                                                                                                                                                                                                                                    | A' |
|                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                    |    |

R. Ya'akov Trump 3 of 10

#### Ohr Hachaim Hakadosh, Shmos 6:8

"And I shall bring you to the land, etc." It is difficut to reconcile this promise with our tradition that G'd speaks the unvarnished truth when we know it to be a fact that the generation G'd was addressing at that time did not get to the Holy Land. Only the children of that generation actually crossed the Jordan and took possession of the land of Canaan. Every one of the people who left Egypt at an age of twenty or over died on the way. Our problem is even more serious in view of the statement of our sages in Shemot Rabbah 64 that the word לכן in 6,6, is a form of an oath.

I believe that G'd Himself was already aware of this problem and that is why He prefaced the statement "I will bring you to the land, etc," with the words: "you will know that I am the merciful G'd who is about to take you out from under the slave labour of Egypt." The two statements are to be considered as conditions. What G'd meant was simply this. "Provided that you will have realised that I am the One who takes you out of Egypt and that I have demonstrated to be the merciful G'd,-then you will also experience that I shall bring you to the land which I have sworn to your forefathers and will give it to you as an inheritance." G'd was very careful to insert this condition in the very midst of the promise He made and not only as an afterthought. In the event that the Israelites would not fulfil the conditions laid down history would have to take its course in accordance with their conduct.

והבאתי וגו'. קשה כי דברי אל עליון דברו טהור הוא כי יוצאי מצרים הם הנכנסים לארץ דכתיב והבאתי אתכם אל הארץ ולא מצינו שכן היה אלא ואת בניהם הביא שמה אבל כל דור יוצאי מצרים מבן עשרים שנה נפלו פגריהם במדבר, ותגדל הקושיא למה שאמרנו שנשבע ה' על כל הדברים באומרו לכן ואמרו ז"ל (שמו"ר פ"ו) אין לכן אלא לשון שבועה. ונראה כי מקור החכמה נתחכם על קושיא זו וקודם אומרו והבאתי אתכם וגו' אמר וידעתם כי אני ה' 'המוציא וגו' פי' תנאי הוא הדבר ובזה והבאתי וגו וזולת זה אם תנאצו ה' אין כאן הבטחה זו, ואשר על כן כתב פרט זה של ידיעת ה' וגו' באמצע הבטחות הטובות ולא איחר ולא הקדים לומר עד כאן הוא בשבועה בלא תנאי אבל פרט זה של הבאתם לארץ תנאי הוא הדבר וידעתם וגו' אז הבאתי וזולת זה יהיה מה שיהיה:

#### 4. Dr. Nechama Lebowitz, Vaera 1

The greatness of the blessing then did not lie in the fact that man אם כן, לא זו הגדולה שבברכות שנברא האדם בצלם אלוקים, אלא שאף was created in the image of God, but in the fact that this notion of likeness to God was firmly fixed in man's consciousness. Here too. the greatest of the blessings had been till now, as stated above: "And I will take you to be My people, and I shall be your God". But this taking would not be enough unless the people were actually aware of having been taken by God. Consequently, there comes the even more vital promise of:

Then you shall know that I am the Lord your God.

The phrase "Your God" establishing a plural possessive, second person relationship is here employed for the first time. It is an essential preliminary to the opening declaration of the Godhead on Sinai, with the significant difference that there the call is more intimate and immediate, not to the people, to the community, as a whole, but to the individual:

הודיע לו יוצרו שנברא בצלמו שעובדת היותו צלם אלוקים אף קיימת וקבועה וחיה בתודעתו.

אף כאן: הגדולה שבברכות עד הנה היתה — כאמור לעיל:

וַלַקַחָתִּי אֵתְכֵם לִי לִעֵם וָהָיִיתִי לָכֶם לֵאלֹהִים.

אך אין די בלקיחה, אם אין העם הנלקח רואה עצמו כנלקח לעם הי. לכן גברה ההבטחה הבאה על קודמתה:

וִידַ עְ תֶּם כִּי אֲנִי יְיָ אֱ לֹהֵי כֶם, הַמּוֹצִיא אֶתְכֶם מִתַּחַת סִבְלוֹת מִצְרָיִם.

בפעם הראשונה בא כאן 'אלוהיכם' בכינוי השייכות בגוף שני רבים -"שלכם", והוא הכנה לקראת הבאות, לקראת הדיבור אשר בו ייפתח מעמד הר סיני, אלא ששם יבוא בפנייה ישירה וקרובה עוד יותר, בפניה לא אל העם, אל הציבור, כי אם אל כל יחיד ויחיד.

Dr Nechama Lebowitz



## 4 Sons - 4 Stages

בָּרוּךְ הַמָּקוֹם, בָּרוּךְ הוּא, בָּרוּךְ שֶׁנְּתַן תּוֹרָה לְעַמּוֹ יִשְׂרָאֵל, בָּרוּךְ הוּא. כְּנָגֶד אַרְבָּעָה בָנִים דְּבְּרָה תוֹרָה: אֶחָד חָכָם, וְאֶחָד רָשָׁע, וְאֶחָד תָּם, וְאֶחָד שֶׁאֵינוֹ יוֹדֵעַ לִשְׁאוֹל.

Blessed is the Place [of all], Blessed is He; Blessed is the One who Gave the Torah to His people Israel, Blessed is He. Corresponding to four sons did the Torah speak; one [who is] wise, one [who is] evil, one who is innocent and one who doesn't know to ask.

### Passover: Four Sons - Five Characters

Faith and Doubt Need Each Other, Psychology Today, Posted Apr 03, 20121

The path from the Tam to the Chacham—from a simple to a more mature faith—passes through the Rasha. The Rasha is a form of differentiation. He is the son—the character in the play—who differentiates from the path of sincere faith by saying, in essence, "I'm not part of this—I require myself to assess whether this is for me or not." Differentiation is a well known process in human development, common in teens, but important for adults as well. It's the edge that helps us to mature. In spiritual development, differentiation is a critical component to a faith embraced freely—and not just by habit or necessity.

Think about it. It's powerfully useful to say "no" before embracing a mature "yes."

So, each of the sons is a character that speaks to the dynamics of faith in all its vitality. The Rasha keeps us honest, just as the Tam and the son who doesn't know to ask, have their roles at some point in our lives (when you don't care or you just go along because that's what you're supposed to do).

Which Son Do You Identify With Today?

R. Ya'akov Trump 5 of 10

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> https://www.psychologytoday.com/us/blog/the-intelligent-divorce/201204/passover-four-sons-five-characters

Step back and now take a look at yourself. Note that as you engage your own faith, there are times that you're the simple son; then you are touched by the Rasha, followed by periods of time as a Chacham, only to fall off into the son who forgets to ask, or doesn't even think it's important, only to find spirituality again. You can be pretty observant and just be going through the motions—or feel close to your source

### **Pesach Matzah**



**Marror** 

רבּן גַּמְלִיאֵל הָיָה אוֹמֵר: כָּל שֶׁלֹא אָמַר שְׁלֹשָׁה דְּבָרִים אֵלוּ בַּפֶּסַח, לֹא יָצָא יְדֵי חוֹבְתוֹ, וְאֵלוּ הֵן: פֶּסַח, מַצָּה, וּמְרוֹר.

Rabban Gamliel was accustomed to say, Anyone who has not said these three things on Pesach has not fulfilled his obligation, and these are them: the Pesach sacrifice, matsa and *marror*.

#### 5. Mishna, Sanhedrin 10:1

ּכָּל יִשְׂרָאֵל יֵשׁ לָהֶם חֵלֶּק לָעוֹלָם הַבָּא, שֶׁנָּאֲמֵר (ישעיה ס) וְעַמֵּךְ כֵּלָם צַדִּיקִים לְעוֹלָם יִירְשׁוּ אָרֶץ נֵצֶר מַטָּעַי מַעֲשֵׂה יָדַי לְהִתְפָּאֵר. וְאֵלּוּ שֶׁאֵין לָהֶם חֵלֶק לָעוֹלָם הַבָּא, הָאוֹמֵר אֵין תְּחִיַּת הַמֵּתִים מִן הַתּוֹרָה, וְאֵין תּוֹרָה מִן הַשָּׁמָיִם, וְאֶפִּיקוֹרֶס

All Jews have a share in the World to Come, as it says, (**Isaiah 60:21**), "Thy people are all righteous; they shall inherit the land for ever, the branch of my planting, the work of my hands, that I may be glorified." These have no share in the World to Come: One who says that [the belief of] resurrection of the dead is not from the Torah, [one who says that] that the Torah is not from Heaven, and one who denigrates the Torah.

#### 6. Sefer Halkarim, IV:12

הדרך הנכון שיראה לי בספירת העקרים שהם שרשים ויסודות לתורה האלהית הוא, כי העקרים הכוללים וההכרחיים לדת האלהית הם שלשה, והם מציאות השם, וההשגחה לשכר ולעונש, ותורה מן השמים. ואלו השלשה הם אבות לכל העקרים אשר לדתות האלהיות, כמו תורת אדם ותורת נח ותורת אברהם ותורת משה, וזולת זה מן התורות האלהיות אם אפשר שימצאו יותר מאחת בזמן אחד או בזו אחר זו. ותחת כל עקר מאלו שרשים וסעיפים משתרגים ומסתעפים מן העקר ההוא, כי תחת מציאות השם הוא שורש היותו קדמון ונצחי ודומיהן, ובכלל תורה מן השמים הוא ידיעת השם והנבואה ודומיהן, ובכלל

R. Ya'akov Trump 6 of 10

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> R. Yosef Albo lived in Spain ca. 1380-1444. His principal teacher was R. Chasdai Crescas, one of the leaders of the Jewish community in Christian Spain, the author of Or Hashem. R. Yosef played an important role in the Disputation at Tortosa, which might have served as the catalyst for the composition of R. Yosef's Sefer Ha-Ikkarim (Book of Principles). Sefer Ha-Ikkarim is based on the Bible, rabbinic teachings, and philosophical writings. It seems to have been influenced by R. Chasdai Crescas's Or Hashem, as well as by R. Simeon b. Tzemach Duran's (Rashbatz's) work Magen Avot.

אַלהִּים חַי וְיִשְׁתַבָּח, נִנִינָא וְאֵין עַת אָל מְצִיאוּתוֹ. אָחֶד וְאֵין יְחִיד כִּיִחוּדוֹ, נָעְלֶם וְגַם אֵין סוֹף לְאַחַדותוֹ. אַין לוֹ דָנות הַגוּף וָאֵינו גוף, לא נַעָרךָ אֵלָיו קַרְשָׁתוֹ. קַרָמוֹן לְכֶל זֶּבֶר אֲשָׁר נִבְּרָא, רָאשׁוֹן וְאֵין רַאשִׁית לְרַאשִׁיתי. הַט אַדון עוֹלָם. וְכֶל נוֹצֶר יוֹרָה גְדְלָתוֹ וטֵלְכותו. שַׁפַע נְבוּאָתוֹ נָתָנוֹ אֶל־אַנְשַׁי סְנָלָתוֹ וְתַפָּאַרְתוֹ. לא קם בִּיִשְׂרָאֵל בְּטֹשֶׁה עוֹד נָבִיא ומַבִּיט אֶת תְּפּוּנֶתוֹ. תורה אָטָת נָתַן לְעַפוּ אַל עַל יַד נְבִיאוֹ נַאַטַן בֵּיתוֹ. לא יַחַלִיף הָאַל וָלֹא יָטִיר דָתוֹ לְעוֹלְטִים לְּזוּלְתוֹ. צופָה וְיוֹדֵעַ סְתָּרֵינוּ, נַיִבִּיט לְסוֹף דָּבֶר בְּקַדְּנֶתוּ. מטל לאיש חַסָד בִּטִפְעָלוֹ, נוֹתַן לְרַשַע רַע בִּרִשְעַתוֹ. יִשְׁלָח לְקַץ יָטִין בְשִׁיחָט לְפָּדוֹת טְחָבֵי קַץ יְשוּעָתוּ. פַתִּים יְחַיָּה אַל בְּרֹב חָסְדּוֹ, בָּרוּךְ עֲדֵי עַד שֵׁם תְּהַלָּתוֹ.

ההשגחה הם השכר והעונש בעולם הזה לגוף ובעולם הבא לנפש.

ומאלה הג' עקרים הכוללים משתרגים סעיפים וענפים לתורות האלהיות או המתדמות באלהיות על זה הדרך, כי תחת עקר מציאות השם הוא הרחקת הגשמות, שהוא עקר פרטי לתורת משה, והאחדות. ותחת תורה מן השמים הוא שרש נבואת משה

ושליחותו. ותחת ההשגחה והשכר והעונש הוא ביאת המשיח, שהוא עקר פרטי לתורת משה לפי דעת הרמב"ם ז"ל, ולפי דעתנו אין ביאת המשיח עקר, ואם הוא עקר איננו פרטי לתורת משה, כי גם הנוצרים עושים ממנו עקר לסתור תורת משה, והוא עקר פרטי להם שלא יצוייר מציאות דתם זולתו, ואלו וכיוצא בהם שהם עקרים לדתות הפרטיות כלם נכללים בג' העקרים שאמרנו. ואולם אם אפשר להמצא תורה אלהית יותר מאחת בזמן אחד או בזמנים מתחלפים עוד יתבאר במה שיבא בעזר הצור.

והמורה על היות ג' העקרים הללו שרש ויסוד לאמונה אשר בה יגיע האדם אל הצלחתו האמתית, הוא מה שיסדו לנו אנשי כנסת הגדולה בתפלת מוסף של ראש השנה ג' ברכות, שהם מלכיות זכרונות ושופרות, שהם כנגד ג' עקרים הללו, להעיר לב האדם כי בהאמנת העקרים הללו עם סעיפיהם ושרשיהם כפי מה שראוי יזכה האדם בדינו לפני השם.

## אַ-ל מֵלֵךְ נֵאֵמָן:

אָנִי מַאֲמִין בָּאָמוּנָה שְׁלֵבֶה שָׁהַבּוֹרָא יִתִבְּרַךְ שִׁמוֹ הוּא בוֹרָא וּמַנְהִיג לָבַל תַבָּרוֹאִים וְהוּא לָבַרוֹ עֲשֶׁה וְעוֹשֶׁה וַיַעֲשָׁה לָבַל תַפַּעשִים: אָנִי פַאָּמִין בָּאָמוּנָה שְׁלַמָּה שֶׁהַבּוֹרֵא וִתְבָּרַךְ שְׁמוֹ הוּא יָחִיר וְאִין יְחִירוּת כַּבְּוֹהוּ בִּשוּם פַּנִים וְהוּא לְבַרוֹ אֵלהֵינוּ הַנֵה הוָה וְיִהַיָה:

אַנִי מַאֲמִין בָּאֲמוּנָה שָׁלֵמָה שֵׁהַבּוֹרֵא יִתְבָּרַךְ שִׁמוֹ אִינוֹ גוֹף וְלֹא יַשִּׂיגוּהוּ מַשִּׁיגִי הַגוּף וָאֵין לוֹ שוּם דִּמִיוּן בִּלַל:

אָנִי מַאַמִין בָּאֵמוּנָה שָׁוֹבֶּמָה שֶׁהַבּוֹרֵא יִתְבָּרַךְ שִׁמוֹ הוּא רַאשׁון נהוא אַחַרון:

אָנִי מַאֲמִין בָּאָמוּנָה שָׁלֵטָה שֶׁהַבּוֹרֵא יִתְבָּרַךְּ שְׁמוֹ לוֹ לְבַרּוֹ רָאוּי לָהַתְפַּלֵל וֹאָין לְזוּלֶתוֹ רָאוֹי לָהָתְפַּלֵּל:

אָנִי מַאַמִין בָּאֵמוּנָה שְׁלֶפֶה שַׁבָּל דִבְרֵי נִבִיאִים אֲמֵת:

אָנִי מַאָּמִין בָּאָמוֹנָה שְׁלִמָה שֶׁנְבוּאַת משָׁה רַבְּנֵוּ עְלָיו הַשְּׁלוֹם וְשֵּׁהוֹא הָיָה אָב לַנְבִיאִים לַקּוֹרְמִים לְּפָּיָיו

אָנִי מַאֲמִין בָּאָמוּנָה שְׁלָמָה שֶׁבָּל חַתּוֹרָה הַמְּצוּיָה עַתָּה בְּיָבֵינוּ : הִנְּתוּנָח לְמֹשֵּׁח רֻבֵּנוּ עַׁלַיו הַשַּׁלוֹם

אָנִי מַאַמִין בָּאָמוּנָה שְׁלָּמָה שָׁוֹאת הַתּוֹרָה לֹא הָהָא מְחְלֶפֶּת וַלֹא תָהָא תּוֹרָה אַהַרָת מֵאֵת הַבּוֹרֵא יִתְבָּרַךְ שִׁמוֹ:

אַנִי מַאַמִין בָּאָמוּנָה שָׁרָּבָה שָׁהַבּוֹרָא יִתְבָּרַךְ שָׁמוּ יוֹדֵעַ כָּל מעשה בני אדם וכר מחשבותם שנאמר היוצר יהר לבם הַמַּבִין אַל בָּל מַעַשַּׁיהַם

אַנִי מַאַמִין בָּאָמוּנָה שָׁלָטָה שָׁהַבּוֹרָא יִתְבָּרַךְ שָׁמוֹ גוֹמֵל מוֹב לָשׁוֹמַרֵי מִצְּוֹתֵיו וּמַעַנִישׁ לָעוֹבְרֵי מִצְּוֹתַיו:

אָנִי פַאָּמִין בָּאָמוּנָה שְׁוֹכְמָה בְּבִיאַת בַּמָשְׁיֹחַ וְאַף עַל פִּי שֶׁיִּחְבַּהְבַּוֹ עם כַּל זָה אַחַכָּה לוֹ בִּכַל יוֹם שִׁיָבא:

אַנִי מַאַמִין בָאָמוּנָה שָׁלֶמָה שֵׁיהָיָה תִּחָיַת הַמָּתִים בָּעָת שֶׁתַּעַלָה רַצוֹן מֵאָת חַבּוֹרָא יִתבַּרַך שִׁמוֹ וִיִתְעַלֶּה זָכָרוֹ לֻעַר וּלְגַצָּח נִצָּחִים:

R. Ya'akov Trump 7 of 10 R. Benjamin Blech



## **Tzafun - Who Brings the End?**

7. Hagadas Shemen Hatov, R. Bernard Weinberger

אלא דיש ללמד סניגור עמוק על ענין הזה דיש בה באמת מעלת ישראל.

והנה ידוע דיש חושבים אכילת האפיקומן כעיקר מצות מצה, אבל בכל אופן

הוא נכלל בסימן של הסדר בתור 'צפון' דהיינו מכוסה ואינו נראה (אף

בדנגלה איתא בשם הגר"ח מבריסק דהוא קדש קדשים זכר לפסח ונכלל

בהיסח הדעת כבקדשים זכר לפסח) לכן מטמינים אותו. אבל גם בפשטות

יש לבאר דנקרא צפון משום שיש בזה גם טעם מכוסה וצנוע חוץ ממה

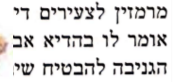
שהוא זכר על יציאת מצרים, דהוא גם סימן ויש בזה רמז שהוא צפון

לגאולה העתידה דיהיה באופן של 'כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות'

מיכה ז, טו) דהוא סימן על גאולה של שיר חדש העתידה לבוא בב"א.

וא״כ י״ל דמראים לצעירים דבאמת תלוי הגאולה השלימה בנו, אם נקיים תורה ומצות כדבעי. יהיה הגאולה במהרה והכל תלוי בנו. ולכן

ותך. ואף שאינו: זר העתידות ע״י יום התורה, וזהו



R. Ya'akov Trump 8 of 10

#### **Nirtzah**

8. Shirat Miriam, Rav Rimon - Rav Kook

#### Why Nirtzah?

Rav Avraham Yitzchak Kook (Olat Re'iyah, Simanei HaSeder, Nirtzah) noticed a difference in language style between nirtzah and the words that describe the other steps of the seder. Generally, the other words are all in the form of commands: "make kiddush," "wash," etc., whereas nirtzah ("it was accepted") is in the passive form.

It would appear that this comes to teach us that we have undergone a significant process on the seder night – an internal change. Now, at the end of the seder, we have attained such a high level of freedom and holiness that we are able to feel the holiness that surrounds us in a passive way, without any real effort or action. The soul itself has become

so holy and pure to the extent that it naturally accepts God.

Now we are ready to sing, to feel God's supervision of the world, to feel how God lights up the darkness of the night as though it were the light of the day (the piyyut "az rov nissim"), to feel how God's hand is raised on the night of the festival ("ometz gevuratecha"), to anoint God as our King ("ki lo naeh"), to pray for the rebuilding of the Temple ("adir hu"), to feel that whatever happens in the world is carried out by "echad mi yode'a – echad Eloheinu," and to feel God's supervision over all who wish to tear one another apart, and to feel God's Existence – "And the Holy One, Blessed be He, came..."

R. Ya'akov Trump 9 of 10



R. Ya'akov Trump 10 of 10