

# Blue and White Search for Techeles Part 1

This shiur is kindly sponsored by: Ed Klar in honor of his mother's 12th yahrzeit on Monday the 24th. Sora Feyga bas Moshe ע"ר

And by Dr Shalom and Lori Huberfeld L'iluy Nishmas:

Moshe Aharon ben Yaakov Yitzchak hyd

Breindel bas Yaakov Yosef Hacohen hyd Avraham Yehoshua ben Moshe Aharon hyd Mordechai Yeshaya ben Moshe Aharon hyd Shmuel Dovid ben Moshe Aharon hyd

The Established date is the of the liquidation of the town of Shemershitz, Poland

#### The Mitzvah

1. Bamidbar 15:38

בּבֵּר אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְהַּ אֲלֵהֶּם וְעָשׁׂוּ לָהֶם צִיצֶת עַל־כַּנְפֵי בִגְדֵיהֶם לְדֹרֹתֵם וְנַתְנָוּ עַל־צִיצִת הַבָּנָף פְּתִיל תְּכֵלֶת: Speak to the Israelite people and instruct them to make for themselves fringes on the corners of their garments throughout the ages; let them attach a cord of blue to the fringe at each corner.

## **Meaning of the Mitzvah**

2. Sefer Chinuch, Mitzvah 386

ועוד אומר לי לבי, שיש בו רמז וזכרון, שגופו של אדם ונפשו הכל להשם ברוך הוא, כי הלבן רמז לגוף שהוא מן הארץ שנבראת מן השלג שהוא לבן, כדאשכחן בפרקי רבי אליעזר (פ"ג) הארץ מהיכן נבראת? משלג שתחת כסא הכבוד, וחוטין רמז אל הגוף, כענין אמרם כי תחילת בריאת הגוף הוא כעין חוטין, וכמו שאמרו זכרונם לברכה פרק המפלת (נדה כה, ב) אמר רב עמרם תנא שני ירכותיו כשני חוטין של זהורית, והתכלת אשר עינו כעין הרקיע ירמז לנפש שהיא מן העליונים, ולזה רמזו באמרם (מנחות מז ב) מה נשתנה תכלת מכל מיני צבעונין? מפני שהתכלת דומה לים, והים דומה לרקיע, והרקיע דומה לכסא הכבוד, שנאמר (שמות כד י) ויראו את אלהי ישראל וגו' ואומר (יחזקאל א כו) כמראה אבן ספיר דמות כסא. ותחת כסא הכבוד מקום שנפשות הצדיקים גנוזות שם, ומפני כן אמרו (מנחות לט א) שכורכין חוט התכלת על הלבן, שהנפש היא העליונה והגוף תחתון.

3. Reflections of the Rav II, "The symbolism of Blue and White"

# Symbolism of Blue and White

Symbolically, the color white denotes clarity, distinctness, rationality, that which is self-evident. The prophet, referring to the power of teshuvah and God's forgiveness, speaks of white as synonymous with purity: "Though your sins be as scarlet, they shall be white as snow; though they be red as crimson, they shall become like fleece" (Isa. 1:18). In modern Hebrew, the expression hadevorim melubanim (lit., the subject is white) means "the subject is crystal clear." In Talmudic usage, the Aramaic for "white" is havar or mehuvar, which means "is

clear" or "it is proven."21

In the verse in Deuteronomy 22:17, referring to charges directed against a bride, the text says: "And they shall spread out the sheet before the elders of the town." Rashi explains: "This is a figurative expression. [It means that] they must make the matter 'as white as a sheet' [mehavrin hadevarim kesimlah]." This is achieved by both parties bringing witnesses to clarify the facts of the case (Ket. 46a). White, therefore, connotes clarity and certitude of judgment.

Tekhelet, in contrast, is the "likeness of the seas and the heavens," and focuses our thoughts on the grand mysteries of human experience which elude our precise understanding. The seas and heavens are boundless and beyond human reach. They encompass the abstract and the transcendent, ultimate values and ends, man's metaphysical quest and his efforts to rise above the self-evident and the temporal. It is this area which remains a perennial enigma, resisting rationalization and quantification. It is the realm of philosophy and religion which postulates truisms even as the great mystery persists and precise decipherment proves elusive. While the color white bespeaks the clearly perceptible, tekhelet refers to a realm which is only vaguely grasped.

### **History**

4. Talmud Bavli, Menachos 43a

מר ממשכי אייתי תכלתא בשני רב אחאי בדקוה בדרב יצחק בריה דרב יהודה ואיפרד חזותיה בדרב אדא ואישתנאי למעליותא

The Gemara relates that Mar, a Sage from Mashkhei, brought sky-blue wool in the years when Rav Aḥai was a preeminent Sage. They tested it in the manner described by Rav Yitzḥak, son of Rav Yehuda, and its color faded. They then tested it in the manner described by Rav Adda and the color changed for the better.

5. Tanchuma, Buber, Shlach 29:1

[ועשו להם]. תעשה ולא מן העשוי, שלא יוציא נימין מן הטלית ויעשה מהן, אלא מצוה להביא לבן ותכלת ויעשה, אימתי כשהיה תכלת, ועכשיו אין לנו אלא לבן, שהתכלת נגנז.

# What Happens if it Is not here?

6. Mishna, Menachos 38a

התכלת "אינה מעכבת את הלכן והלכן
אינו מעכב את התכלת "בתפלה
של יד אינה מעכבת את של ראש ושל ראש
אינה מעכבת את של יד: גמ" לימא מתני
דלא כרבי דתניא "וראיתם אותו מלמד
שמעכבין זה את זה דברי רבי וחכ"א אין
מעכבין מ"ם דרבי דכתיב "הכנף "מין כנף
וכתיב "פתיל תכלת ואמר רחמנא וראיתם
אותו עד דאיכא תרוייהו בחד ורכנן וראיתם
אותו כל חד לחודיה משמע לימא דלא כרבי

7. Mishna Torah, Hilchos Tzitzis 1:4-5

ּוְהַתְּכֵלֶת אֵינוֹ מְעַכֵּב אֶת הַלָּבָן וְהַלָּבָן אֵינוֹ מְעַכֵּב אֶת הַתְּכֵלֶת. כֵּיצַד. הְרֵי שָׁאֵין לוֹ תְּכֵלֶת עוֹשֶׂה לָבָן לְבַדוֹ. וְכֵן אִם עָשָׂה לָבָן וּתְכֵלֶת וְנִפְסַק הַלָּבָן וְנִתְמַעֵט עַד הַבָּנָף וְנִשְׁאַר הַתְּכֵלֶת לְבַדוֹ כָּשֵׁר:

The absence of the blue thread does not bar the use of the white fringe. Nor does the absence of the white fringe prevent the use of the blue thread. How so? If a person has no blue thread, he puts in the white fringe alone. So too, if the white fringe and the blue thread have been attached and the white fringe has been severed and diminished up to the corner of the garment and only the blue thread was left, it is fit for use.

אָף על פּי שׁאין אחד מהן מעכּב את חברוֹ אינן שׁתּי מצוֹת אלא מצות עשׂה אַחת. אָמְרוּ חֲכָמִים הָרְאשׁוֹנִים (במדבר טוּ לֹט) ״וְהָיָה לָכֶם לְצִיצִית״ מְלַמֵּד שֶׁשְּׁנֵיהֶם מִצְוָה אָחת. ואָרבּע ציציּוֹת מעכּבוֹת זוֹ את זוֹ שׁאָרבּעתּן מצוה אָחת. והלוֹבשׁ טלית שׁישׁ בּה לבן אוֹ תּכלת אוֹ שׁנִיהם כּאחד הרי קים מצות עשׂה אחת:

Though the non-fulfillment of either ordinance does not bar the observance of the other ordinance, they are not two precepts but one precept. The ancient sages said, "The text 'and it shall be unto you for a fringe' ", teaches that both ordinances form one precept. The four fringes on the garment are, all of them, indispensable, for the attachment of all the four constitute one precept. Whoever puts on a garment with white fringes or a blue thread or with both together has fulfilled one affirmative precept.

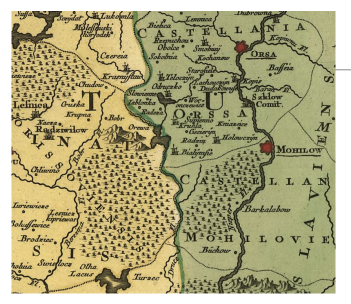
#### 8. Tosfos, Menachos 38a

מתני' התכלת אינה מעכבת את הלבן. מצוה לתת ב' חוטין תכלת וב' חוטין לבן בציצית ומשמע לכאורה דאין זה מעכב את זה שאם הטיל שני חוטין מן האחד יצא כי הנך דקתני תפלה של יד אינה מעכבת את של ראש כו' אבל בקונטרס פירש אי עבד ארבעתן תכלת או ארבעתן לבן יצא וכן אנו נוהגין ובגמרא מוכיח כן והלא כל המטיל תכלת בסדינו בירושלים אינו אלא מן המתמיהין ומפרש דאסוריה גזירה משום קלא אילן ופריך לא יהא אלא לבן משמע דאי הוי לבן אין כאן איסורא אע"ג דבלא הני דקלא אילן איכא שני חוטי לבן ומיהו יש לדחות דאע"ג דבשני חוטי לבן איכא מצוה כי רמי טפי ליכא איסור כלאים דאיו זה מוסיף על המצוה

#### 9. Mishna Torah, Hilchos Tzitzis 1:2

וְלוֹקְחִין חוּט צֶמֶר שֶׁנִּצְבַּע כְּעֵין הָרָקִיעַ וְכוֹרְכִין אוֹתוֹ עַל הֶעָנָף וְחוּט זֶה הוּא הַנִּקְרֵא תְּכֵלֶת. וְאֵין לְמִנְיַן הַכְּרִיכוֹת שֶׁכּוֹרֵדְ חוּט זָה שָׁעוּר מִן הַתּוֹרָה

A thread of wool, dyed the color of the sky, is taken and wound round the fringe. This thread is called *Techeleth*, the blue (thread). The number of times this thread should be wound is not specified in the Torah.



# When was it searched out again?

Attempt 1: Radziner Rebbe



Rabbi Ya'akov Trump

ודבר אחרי אשר עזרט השי"ת לברר הסימנים שעל ידם יוכר החלזון ודברתי עם הרבה חכמי התורה וגדולי ישראל והסכימו לדברי מלוה על כל מי שיש בכחו לחפש אחריו לזכות את ישראל במצוה זו הנשכחת מישראל זה כמה מאות שנים. וכל מי שיוכה בזה יתברך מה' אלהי ישראל . וגם אנכי בעניי החלוחי בזה ושלחתי לגלילות ים סתיכון והובא לי הבריה והיא ממינים הנחראים דגי סדיו ובלשוו אשכנו (דינם פיש) שיש כהם כתשעה עשר מינים , ונראה לי שבמין אחד מהם במצאו כל הסימנים הנ"ל שנתבארו מדברי חז"ל, וגם דמו השחור כדיו הוא תחת ידי , אכן אין בכח כל האומנים במלאכת ההפרדה (בישיקער) להפרידו . ואם יעורני ה' לבא לגלילות ים התיכון ואשיגהו בעודנו חי אי"ה אנסה ואשתדל בעזהש"י להוליא ממנו את לבע התכלח . ואתפלל להשי"ת כחשר זכני ה' לזכות את ישראל בדברי תורה שדורשה מעם הם השרידים העוסקים בסדר מהרות, ובעזהש"י בזכות אבותי סדרתי סדר הזה כולו , ובעזהש"י הולחתי לחור מסכת כלים חשר החזיקו בידי בדולי גאוני ישראל וחכמי התורה, כן אבקש ואתפלל אל ה' שיעורני לגמור כל הסדר להוליאו לאור עולם, ואגורה באהלו עולמים, וגם במצוה זו שחין לה דורשין יעזרני ה' לזכות את הרבים ויעמוד לי ולזרעי ולזרע זרעי שלא ימושו דברי תורה מפי ומפי זרעי ומפי זרע זרעי אמר ה' מעתה ועד עולם. השלמתי זה המאמר הנכבד י"א מרחשון ג' וירא מרמ"ו פה ראדוין.

# בהל"כ ואע"י



Rabbi Y

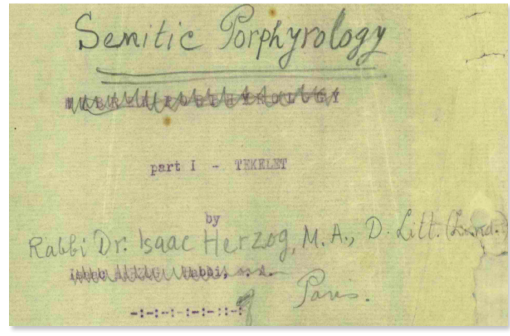
#### Attempt 2: Rabbi Hertzog



Rabbi Isaac Halevi Herzog was born in Poland in 1888, and moved to England with his family when he was nine. His father became the rabbi in Leeds and personally undertook his son's intensive religious education rather than sending him to school. Before turning twenty, he received official rabbinical ordination from three leading Talmudic scholars, including the rabbi of Slonim. Rabbi Herzog's education did not cease with his mastery of Talmudic knowledge. He studied at the Sorbonne in Paris and earned a degree in Oriental languages. He earned degrees in classics and mathematics at the University of London, where in July of 1914, at the age of twenty-five, he also received the title Doctor of Letters. Investigating what he called porphyrology, he wrote his thesis on the topic of Tekhelet. Rabbi Herzog took up the position of rabbi in Belfast in 1916, eventually

becoming chief rabbi of Ireland, a position he held until 1937. When Rabbi Abraham Kook, the revered chief rabbi of the British Mandate for Palestine, died in 1935, Rabbi Herzog was elected to become his successor, and held the position from 1937 until 1948, when the UN partitioned the British Mandate and created Israel. He then served as the chief rabbi of the State of Israel until his death in 1959. Statesman, rabbinic sage, ardent defender of the rights of the underprivileged, Rabbi Herzog was all of these.





The Radzin tekelet thus stands self-condemned, or the results of chemistry are to be questioned.

I should hesitate very much before condemning of fraud a man of the stamp of the late G.E. Leiner.

It would seem that the late Hasidic Chief was victimised by some fraudulent Italian chemist. On arriving in Italy Leiner, as he states himself, worked hard with a view to discovering a process for the extraction of the tekelet dye from the Sepis off.

Attracted by Leiner's offersof high remuneration, some clever but sainaling specialist in tinctorial chemistry contrived, it would appear, to concot Prussian dye with Sepia secretion, in such a manner as to conceal the presence of the dye.

It is the same source, I should think, which has been supplying the Radzin dye-house with the recessary quantities of Sepia ink-bags filled with a solidified black secretion which though purporting to be compound in which the ink-like secretion of Sepia only serves to cheat the eye. It would appear that the defrauder also ranaged to become the sole contractor to the takelet factory at Hadzin.

Investigations carried out in Italy might perhaps clear up the mystery, as it is not improbable that beiner previously to his falling into the swindler's net had made an announcement in the Italian press offering a huge sum for the discovery of a process whereby a blue of a certain number might be extracted from the secretion of Sepia officinalis

