

This shiur is kindly sponsored by **Susan and Ira Weg** in loving memory of Susan's grandmother, **Faigeh Liba bas Moshe** ע"ה (7 Adar)

And in loving memory of Susan's aunt, **Esther bas Dovid Halevi** ע"ה (7 Adar years later) And in loving memory of Susan's grandmother **Shosha Hadas bas R'Yaakov** ע"ה (6 Adar)

## **Nevuah and Ruach Hakodesh**

1. Ramban Shmos 28:30

״חָמִּים״, מִכּּחָם יְהְיֶה לֵב הַכּּהֵן ״תָּמִים״ בְּיִדִיצַת עִנְיֵן הָאוֹתִיּוֹת שֶׁהַאִירוּ לְעֵינָיו. כִּי בַּיְדִיצַת עִנְיֵן הָאוֹתִיּוֹת שֶׁהַאִירוּ לְעֵינָיו. כִּי בְּאַשׁר בַּוֹּלְ בְּשְׁמוֹת הָאוּרִים וְהָאִירוּ, חוֹוֵר מָיָד וּמְכַּוֹּן בִּשְׁמוֹת הַהָּמִים. וְעוֹרֶם הָאוֹתִיּוֹת מְאִירוֹת לְעֵינָיו, וְיָבֹא בְּלְבּוֹ שֻׁחַבּּוּרָם יְהוּדָה יַעֲלֶה. וְוֹאת מַדְרַגָּה מַמְּבַרָּת רוּחַ הַקּרֶשׁ, היא לְמַשָּה מַן מַבְּיבִּת הַבְּבִית שְׁנִי לְאַחָר שְׁפָּסְקָה הַנְּבוּאָה בָּבִּית שְׁנִי לְאַחַר שְׁפָּסְקָה הַנְּבוּאָה וּפְּסְקוּ אוּרִים וְתַמִּים כְמוֹ שֶׁהִזְפִירוּ וּפְּסְקוּ אוּרִים וְתַמִּים כְמוֹ שֶׁהִזְפִירוּ בְּבּוֹת שְׁנִינוּ (יוֹיִנִּא כִיא:).

(שופְּטִים א׳, א׳), הָיָה הַכּהֵן מְכֵּוּן בַּשְּׁמוֹת שָׁהֵם הָאוּרִים, ״וְהָאִירוּ״ לְעֵינִיו אוֹתִיּוֹת יְהוּדָה. וְיוּ״ד מִלֵּוִי, וְעַיִּ״ן מִשְׁמְעוֹן, וְלָמֶ״ִד מִלְּוִי, וְהַ״א מֵאַבְרָהָם הַכְּתוּב שָׁם עַל דַּעַת רַבּוֹתֵינוּ (יומָא ע״גּ:). אוֹ שֶׁהָאִירָה פַּעַם אַחֶרֶת לְנָגֶד עֵינָיו הַ״א מִיהוּדָה, וְהַנֵּה כַּאֲשֶׁר הָאוֹתִיוֹת מְאִירוֹת אֶל עֵינֵי הַכֹּהֵן עַדִין לֹא יַדע סִדּוּרָן, כִּי מִן הָאוֹתִיוֹת אֲשֶׁר סְדְרוּ מֵהֶן יְהוּדָה יַעֲלֶה הָיָה אֶפְשָׁר לְהַעְשׁוֹת מֵהֶם ״הויהד עָלֶיהָ״, אוֹ ״הְיַעֵל יְדוּהָה״, וְתַבוֹת אֲחָרוֹת רַבּוֹת מְאֹד, אֲבָל היוּ שׁם שׁמוֹת הַקֹּרָאִים וְהָגָּה מֹשֶׁה לָקַח כְּתָב הָאוֹרִים וְהַהְּמִּים 
וְהָנִיחָם שָׁם בְּחשֶׁן הַמִּשְׁפָּט אַחֲרֵי
שֶׁהְלְבִּישׁ אֶת אַהֲרֹן הָאֵפוֹד וְהַחשֶׁן, כְּמוֹ
שֶׁאָמֵר וַיִּמֵן עָלִיו אֶת הָאֵפֹּד וְהַחשֶׁן, כְּמוֹ
בְּחשֶׁב הָאָפֹר, וַיָּשֶׂם עָלִיו אֶת הַחשֶׁן וַיִּתְּוֹ אֶל הַחשֶׁן וַיִּתְּן אֶל הַחשֶׁן וַיִּתְּוֹ אֶל הַחשֶׁן אֶת הָאוּרִים וְאֶת הַתִּמִּים (ויִּקְנִא אֵל הַחשֶׁן. כִי לְאַחַר כֵּן נְתָנָם בֵּין כְּפְלֵי הַחשֶׁן. וְהַאָּת הַהַשְׁן וִיְּהָא הָיוֹ שֵׁמוֹת הַחשֶׁן וְיִּהְעָיִן הִרּא, כִּי הָיוּ שֵׁמוֹת הָחשֶׁן אֶל עִינִי הַכֹּהָן הַשׁוֹאֵל בְּמִשְׁכָּטָם הַחשֶׁן אֶל עִינִי הַכֹּהֵן הַשׁוֹאֵל בְּמִשְׁכָּטְם (בִּיִרְרַ בִּיִּהְתַלָּה לְנִּרְ אֶל הַכְּנְצֵנִי בַּמְחַלְּה לְנִרְ אֶל הַכְּנְצֵנִי בַּמְחַלְּה לְנִרְ אֶל הַכְּנַצֵנִי בַּמְחַלְּה לְנִרְ אֶל הַכְּנַצֵנִי בַּמְחַלָּה לְנִרְ אֶלְה לְנִרְ אֶל הַכְּנַצֵנִי בַּמְחַלָּה לְנִרְ אֶלְה לְנִרּ אֶל הַכְּנַצֵנִי בַּמְחַלְּה לְנִרְ אֶלְה לְנִר אֶל הַכְּנַצֵנִי בַּמְחַלְּה לְנִרּ אֶל הַכְּנְצֵנִי בַּמְחַלְּה לְנִרּ אֶל הַלְנִר אֶל הַ לְנִר אֶל הַכְּנַצֵנִי בַּמְחַלָּה לְנִר אָלִם בְּיִנִים בַּמְּחַלָּה לְנִר אֶלְה לְנִר אֶלְה לְנִר אֵלְנִין בְּתְחַלְּה בְּתְחַלְּה לְנִר אֵלִים בְּיִים בְּתִּבְיִים בִּיבִיים בִּיִּתְּים בִּיִּים בְּיִבְיִים בִיים בִּיִים בְּיִבּים בִּיִּבְיִנִייִּים בִּיִים בְּיִבְּיִים בִּים בְּיִים בִּיבְיִים בִּיבִּים בְּיִבְּיִים בִּיבִּים בִּיִּבְיִּים בִּיבְיִים בִּיבִים בַּיִּבְיִנִים בִּיִּבְּיִבְיִים בִּיִים בְּיִבְּיִים בִּיבְּיִבְיִים בִּיבְים בְּיִבְּיִים בִּיבְּיִבְיִים בִּיבְיִים בְּיבִּים בְּיִבְּיִים בִּיבְּבִים בְּיבִּים בְּמִים בְּיִם בְּיִבְּיִים בְּיבִים בְּהָּבְּיִים בְּיבְּים בְּיבּים בְּיִבְיִים בְּיבְים בְּיבְנִים בְּיבְּיבְנִים בְּיבְּים בְּבְּיבְים בְּיבְּנִים בְּיבְּים בְּיבְּיבְּים בְּיבְּנִים בְּיבְּבְים בְּיבְּיבְּיִים בְּיבְבְּיִים בְּיבְּים בְּיבְּבְים בְּיבְּים בְּבְּנִים בְּיבְּיבְים בְּיבְּים בְּיִים בְּיבְּים בְּבָּים בְּיבְּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּבְּים בְּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִּבְים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּבְּעִים בְּיבְּים בְּיִּים בְּיִיוּים בְּיוּים בְּעִי





2. Meeri. Introduction to Tehillim ההפרש שבין הנבואה ורוח הקודש הוא, שהנבואה לא תבוא רק לשלם מעיקר יצירתו בהכנתו בשני הכוחות הצריכים אליה, והם המדמה והשכלי, ושיהיה האיש עד תכלית שלמות החכמה כמה שאפשר לשכל להשיגה. ובעת הנבואה בהקיץ יתבטלו ברוב הנביאים הכוחות ההרגשיות. ויראה דמיונו לפעמים כאילו איש מדבר עמו. או ישמע קול מדבר דמיונות יבין מתוכם המכוון בנבואתו. זאת המדרגה חלוקה בנביאים גם כן, ויתעלו בה אחד על חברו ברב או במעט לפי מה שהם, וכל שכן שנבואת משה רבנו ע״ה אינה ממין שאר הנבואות, אבל חלוקה מכולן וגבוהה עליהם בהרבה עניינים. אבל רוח הקדש הוא מדרגה למטה מהנבואה, והוא שאדם השלם בהתעסקו בדברים האלקיים תעוררהו רוח אלקים ותופיע על לשונו שבח והודאה או דברי שכל ומוסרים.

### 3. Chazon Ish, Letters I:15

משרשי האמונה שכל הנאמר בגמ׳ בין במשנה ובין בגמ׳ בין בהלכה ובין באגדה, הם הם הדברים שנתגלו לנו ע״י כח נבואי שהוא כח נשיקה של השכל הנאצל, עם השכל המורכב בגוף, בזמן שהנבואה היתה חזון נמצא, רוח הקדש הוא שפע מהשכל הנאצל על השכל המורכב, אבל יש הבדל יסודי בין נבואה לרוה״ק, נבואה, אין השכל המורכב של האדם משתתף בה, אלא אחרי התנאים הסגוליים שנתעלה בהם עד שזכה לזוהר נבואי, אפשר לו להיות לכלי קולט דעת.... מבלי עיון ועמל שכלי, אבל רוה״ק היא יגיעת העיון בדב עמל ובמשנה מרץ, עד שמתוסף בו דעת ותבונה בלתי טבעי.



## **Ruach Hadodesh Today?**

4. Talmud Bavlil, Sotah 48b

# עגלה ערופה פרק תשיעי סומה

מח:

מאד והרי הוא כמחובר שכשהקילות פוסק הוא חולך מלמטה למעלה והכי אמרינן במדות": הצפחת. ברשק"א בלע"ז שהן עבות (ד) ונכנסת השעוה עם הדבש: שמזייפין בו, מחוך שהוא טוב ועב מערכין ע מים מיון ואין נכרות ע: שמאמינים בהקדוש וחולכי רכיל: שמאמינים בהקדוש ברוך הוא. לוותר ממונס לנוי הדור מלוה וללדקה ולהולאת שכתות דמים טובים": שיתבון שוד חבא לעתיד דבא. שאין מקבלין שכר שלם והכי משמע כי מי מ ליום הבא את הלדיקים:

מתים ויבא משיח בן דוד אלא אמר רב נחמן בר יצחק מאן נביאים הראשונים לאפוקי מחגי זכריה ומלאכי דאחרונים נינהו דת"ר משמחו<sup>9</sup> חגי זכריה ומלאכי נסתלקה רוח הקודש מישראל ואע"פ כן היו משתמשים בבת קול שפעם אחת היו מסובין בעליית בית גוריא ביריחו נתנה עליהן בת קול מן השמים ואמרה יש בכם אדם אחד שראוי שתשרה שכינה עליו אלא שאין דורו ראוי לכך נתנו עיניהם בהלל הזקן וכשמת הספידוהו הי חסיד הי עניו תלמידו של עזרא ושוב פעם אחרת היו מסובין בעלייה עורא ושוב פעם אחרת היו מסובין בעלייה

כל ימי המקדש ראשון הוו: דתגיא.

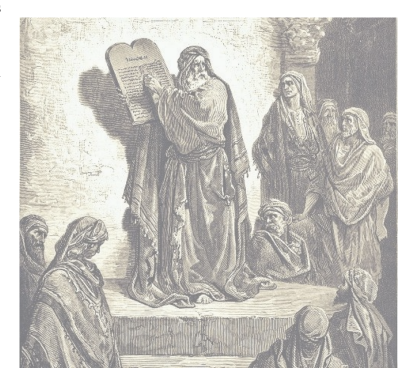
סגי זכריה ומלאכי נקראו אחרונים:
שמעון וישמעאל. רבן שמעון שהיה
נשיא ורמי שמעאל כן אלישע (ג)
נהן גדול שהרגתה מלכות יון ש:
החרבא. שעתידין ליהרג בחרב:
הקפיא. לשאר מיתות כגון רבי עקיבא
שסרקו בשרו במסריקות פיפיות של
ברול כדאמר בברכות (דף פא:) "ורי
מניה בן תרדיון שנשרף ורבי יהודה
בנא בלוביאות של ברול כדאמר
בנהרדין (דף יה.): שאין מספידין על
הרוגי מהיבות. מאימת המלך לפיכך

Rather, Rav Naḥman bar Yitzḥak said: Who are the early prophets, with regard to whom it states that use of the *Urim VeTummim* ceased immediately after their death? This term early prophets serves to exclude Haggai, Zechariah, and Malachi, who are the latter prophets. The *Urim VeTummim* was used throughout the First Temple period, up to, but not including, their time. As the Sages taught in a *baraita*(*Tosefta* 13:3): From the time when Haggai, Zechariah, and Malachi died the Divine Spirit departed from the Jewish people, as these three were considered to be the last prophets. And even after the Urim VeTummim ceased to exist, they would nevertheless still make use of a Divine Voice to

receive instructions from Above, even after this

time.

For on one occasion the Sageswere reclining in the upper story of the house of Gurya in Jericho. A Divine Voice from Heaven was issued to them, and it said: There is one person among you for whom it is fitting that the Divine Presence should rest upon him as a prophet, but his generation is not fit for it; they do not deserve to have a prophet among them. The Sages present directed their gaze to Hillel the Elder. And when he died, they eulogized him in the following manner: Alas pious one, alas humble one, student of Ezra.



# פרק ששי עירובין

םר:

שבון רבן גמליאל ברוח הקדש. אע"פ שהיה שם זה רגיל בעל בנכסי אשתו. בעי למיעבד בהו מלוה דמילתה דתווהו בה באומות כדאמרינן בפרק שני דמכות (דף יה.) תמן אינשי נמי היא ושלטא בהו עינא משא: אפידו כותב בהו תפידין. אמרין שכם נסיב מבגאי גזר מכל מקום חשיב ליה כוונה ברוח נמי מיקיימו מידיה: מאי קראה. דעל ידי דעבד בהו מלוה מיקיימי הקדם וההים דסוף יצמות (דף קכב:) שאמר ליה יפה כוונת שאריה בידיה דכתיב מדר ישראל וגו' והחרמתי לשון הקדש "ועל ידי כך

נשמעת תפלחם ונפלו כידם: ושינה כל שהוא. או זו או זו: ניםפל לו רבי אלעאי. נתקרב אלל הנכרי: מבגאי שמני. כך שמי: אין מעבירין על האוכדין. המולא אוכלין בדרך אינו רשתי לעטר מעליהן ולהניחן שם: שהולכין אחרי רוב עוברי דרכים. מדלא שרא ליה לר' אלעאי למיכלינהו דאחוקינהו בחוקת פיתן של נכרים שרוב עוברי דרכים נכרים הן: שחמצו של נכרי. שאחר הפסח היה: מותר בהגאה. כגוו הכל דליכל

י מעשה בר"ג שהיה רוכב על החמור והיה מהלך מעכו לכזיב והיה רבי אילעאי מהלך אחריו מצא גלוסקין בדרך אמר לו אילעאי פול גלוסקין מן הדרך מצא נכרי אחד אמר לו מבגאי מול גלוסקין הללו מאילעאי נימפל לו ר' אילעאי אמר לו מהיכן אתה אמר לו מעיירות של בורגנין ומה שמרים מבגאי שמני יו כלום הכירך רבן גמליאל מעולם אמר לו לאו באותה שעה למדנו שכיוון רבן גמליאל ברוח הקודש ושלשה דברים למדנו באותה

שמי כך קורין חותי בעירי לח שכוון אותו האיש ברוח החדש שלא הראו אריה אלא על שם כחו:

אחר רוב עוברי בהונטרס מדלא שרי ליה לרי אלעאי למכלינהו דאחוקינהו נחוקת פתן של נכרים שרוב עוברי דרכים נכרים הם דחם היינו תולין בשל ישרחל היה מותר אף על פי שאחר הפסח היה כסמוך דמשראל יש לומר דאחר

The Gemara poses a question: **Does** walking **a path of** only **a mil dispel the** effects of wine? Wasn't it taught in a baraita: There was an incident involving Rabban Gamliel, who was riding a donkey and traveling from Akko to Keziv, and his student Rabbi Elai was walking behind him. Rabban Gamliel **found** some **fine loaves** of bread **on the road, and he said to** his student: Elai, take the loaves from the road. Further along the way, Rabban Gamliel encountered a certain gentile and said to him: Mavgai, take these loaves from Elai.

Elai joined the gentile and said to him: Where are you from? He said to him: From the nearby towns of guardsmen. He asked: And what is your name? The gentile replied: My name is Mavgai. He then inquired: Has Rabban Gamliel ever met you before, seeing as he knows your name? He said to him: No.

The Gemara interrupts the story in order to comment: At that time we learned that Rabban Gamliel divined the gentile's name by way of divine inspiration that rested upon him.



### Resolutions

6. Talmud Bavli, Bava Basra 12a-b

#### פרק ראשון בבא בתרא השותפיז

זורעא ובהדורי<sup>ח</sup>, פירוש בית מרשת יום ושפיר הרי יומא לזרעא דכשיצא לזורעה חורש ונחזירתו עוד מושך המחרישה על הקרקע חורע ווה בהדורי: ואי בעית אימא יומא דורעא. ודקאמרת לא הוי תרי יומי כרבא כריב יומא ופלגא והדר חני וכריב עד דשלים יומא:

דוולא. פר"ח ארן שמשקין אותה בדליי לכל חחד חרן שדולין לה יום אחד ותשה לר"י דא"כ הוה ליה (י) למיחני בכבל מחי כדבעי צאינך ע"כ נראה כפ"ה: א"ך יוםי אין אלו אלא דברי נביאות. לא לשכח

במגע וכמשא אבל לא באהל והאמר עשו דבריהן כדברי נביאוח מה נפשך אי אבר הוא ליטמא באהל ואי לא אבר הוא לא ליטמא כלל וכן י"ל בסוף פ׳ כילד מעברין (שרומן דף ס: ושם ד״ה פון בין אטן חכם בהמ"ה ניטל טעם ביאה וניתן לעוברי עבירה חקשי ליה נתי אטו הודם

כי היכי דרפיק גברא ביומא אמר רבי אבדימי דמז חיפה מיום שחרב בית המקדש ניטלה נבואה מן הנביאים וניתנה לחכמים אמו חכם לאו נביא הוא הכי קאמר אע"פ שניטלה מן הנביאים מן החכמים לא ניטלה אמר אמימר יוחכם עדיף מנביא ישנאמר אונביא לבב יורכם חכמה מי נתלה במי הוי אומר קמן נתלה בגדול אמר אביי תדע דאמר גברא רבה מילת' ומתאמר' משמיה דגברא רבה אחרינא כוותי' אמר רבא ומאי קושיא ודילמא תרוייהו בני חד מזלא נינהו אלא אמר רבא תדע ומתאמרא מילתא גברא משמיה

ותני בשעת הזרע אחת הודם לוריעה ואחת לאחר הוריעה" לכסוח הזרעי ואי בעים אימא יומא זרעא ודהאמרי חרי יומי כרבא לא הוי בהדורי עסקינן שיש טורח גדול בשעח הניר ויומא זרעת הדי תרי יומי כרבת ולשון זה הגון: דוולא. אם יש להן בור שממנו משקין שדה: בי דלו יומא. עד שיהח בו כדי להשקות שדה כדי פעולת יום לזה וכדי פעולח יום לזה משום שכר פועל: פרדיכא. כרס: ג' קביז. לכל אחד לפי חשבון סאחים כחצר המשכן ": אין אלו אלא דברי נביאות. בלה טעס: אוציתא. כל י"ב גפנים

קרי אוליא: דרפיק. עודר: ניטדה גבואה בר'. משום דאמר ליה לעיל אין קאמר אלא כלומר שאומר כלא טעם דכי האי גוונא בסוף (כ) (אלו) מומין אלו אלא דברי נביאות שחרא דברי חסמים נבואה נקט לה להא מילחא: (פנרות דף מה. ושם ד"ה עשו) גבי יחרת שאין בה ליפורן מטמת אטו חכם לאו נביא הוא. וכי אין מכם ראוי להיות נכיא דקאמר מר ניטלה מן הנכיאים וניחנה לחכמים מכלל דמעיקרא לא היחה נטאה לחכמים: הכי קאמר אע"פ שניפלה מן הנביאים. שלינס חכמים מן חכמים לח ניטלה (ד) ונביאים יש להן <sup>קו</sup> לבב חכמה: חדע. שלא ניטלה מן חכמים: דאו נביא הוא. וא"ח בפ' בן סורר (פנהדרין דף עה.) דקאמר משחרב משמיה

שנחרב לא הוה להו טעם ביאה לעוברי עבירה הא מפיק ליה מדכחיב מים גטבים ימחקו (משלי ט) כדפריך הכא וי"ל דאיכא לשניי החם כדמשני הכא ניטל טעם ביאה ומעוברי עבירה לא ניטלה ולא חש להקשוח בכל מקום: [ועיש חום: גיטין עב ד"ה ומשום וכר]:

In connection with Rabbi Yosei's statement that Sumakhos's words are nothing but words of prophecy, the Gemara reports that Rabbi Avdimi from Haifa says: From the day that the Temple was destroyed prophecy was taken from the prophets and given to the Sages. The Gemara expresses astonishment: Is that to say that a Sage is not fit to be a prophet? Rabbi Avdimi seems to say that these are two distinct categories of people. The Gemara explains: This is what Rabbi Avdimi is saying: Even though prophecy was taken from the prophets, it was not taken from the Sages.

Ameimar said: And a Sage is greater than a prophet, as it is stated: "And a prophet has a heart of wisdom" (Psalms 90:12), i.e., he is wise. When comparisons are drawn, who is compared to whom? You must say that the **lesser is compared to the greater.** Here too, prophecy is compared to wisdom, thus indicating that wisdom is greater than prophecy.

# השותפין פרק ראשון בבא בתרא

וחלק פשום יהביגן ליה אחד מצרא.
כדנפקא לן ביש נוחלין (לקמן דף קמי.)
מדכתיב פי שנים מקיש חלק בכורה
לחלק פשוט: אכיצרא דבי נשי.
אית דגרם בתר הכי אמרי אחווחא אייכ
בי נשיה היינו חמיו ולא היו לחמיו
בנים כי אם בנות. ואית דגרם אמרי אחי כי נשיה היינו
אמרי אחי אייכ בי נשיה היינו
אמרי אחי אייכ בי נשיה היינו
אמרי אחי אייכ בי נשיה היינו
הבון זה בופין על מדת מדום. מימה

שוק רשות הרפים: דמליד. או השתח משמיה דר' עקיבא בר יוסף כוותיה אמר רב במתח מתסיח שעתיד בן להיות רחש הישינה עכשיו: מביומי חתים. אשי ומאי קושיא דלמא להא מילתא בר כשחותם באיגרת תותם שמו טביומי: מזליה הוא אלא אמר רב אשי תדע דאמר קיימא לי שעתא. מול: שדרו זוגא גברא רבה מילתא ומתאמרא הלכה למשה דרבנן לגביה. דמר כר רב חשי: מסיני כוותיה לי ודלמא כסומא בארובה ולאו לאימלובי ביה. ליטול עלה ורשות מעם (6) יהיב. א"ר יוחגן מיום שחרב בית להמליך את רב אחא: פתח ותנא, המקדש ניטלה נבואה מן הנביאים וניתנה דרשה ונעשה ראש הישיבה: כף לשוטים ולתינוקות לשוטים מאי היא כי הא

בגון זה כופין על מדת סדום. מימה לשומים ולתינוקות לשומים מאי היא כי הא המרעין זו כוי. כלומר הואיל ונדחה Rabbi Yoḥanan said: From the day that the Temple was destroyed, prophecy was taken from the prophets and given to imbeciles and children.

### 7. Ramban, ad loc.

דאמרי׳ התם מנא לן ממשה, ואילו משה לא פסק ממנו נבואתו. וזהו לשון משרה. ואע״ג דמייתי נמי עשיר מיונה, נביא בלא הפסק היה ולא נשתלח אלא לנינוה. ואין דעתי נוחה.

אלא הכי קאמר אע״פ שניטלה נבואת הנביאים שהוא המראה והחזון, נבואת החכמים שהיא בדרך החכמה לא ניטלה אלא יודעים האמת ברוח הקודש שבקרבם (סדר הדברים כאן תוקן ע״פ כת״י).

דף יב ע״א. הא דאמרי׳ מיום שחרב בית המקדש אע״פ שניטלה נבואה מן הנביאים מן החכמים לא אע״פ שניטלה. פרש״י ז״ל אע״פ שניטלה מן הנביאים שאינן חכמים. ניטלה. פרש״י ז״ל אע״פ שניטלה מן הנביאים שאינן חכמים. ויש להשיב בה דהא אמרי׳ במסכת נדרים (לח, לו) אין הקב״ה משרה שכינתו אלא על חכם גבור ועשיר. ויש שהשיבו שאין הקב״ה משרה שכינתו בלא הפסק אלא על חכם, אבל נביא של שליחות, כגון נבואת יונה בן אמיתי בשליחות נינוה שהוא לפי שעה, משרה הוא שכינתו אף על החסידים שאינם חכמים.

## **Examples in History**

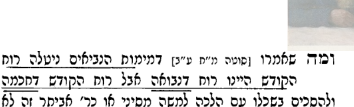
### Ohr Hachaim HaKadosh

#### 8. Divrei Chaim, YD II:105

ודכן בעל אור החיים נשבג"מ בודאי חיבר ספרו ברוח הקודש אך לא הוא לבדו רק כל מחבר אפילו בדורינו אם הוא ראוי לכך חיבר ספרו ברוח הקודש <u>היינו שהסכים</u> בחכמחו לאמחו של חורה כמו שאמרו בש"ס על ר' אביחר וכן כתב התומים לדינא [בקיצור ח"כ סי' קכ"ג וקכ"ד] שאין לומר קים לי נגד השולחן ערוך משום שכתבו דבריהם ברוח הקודש ע"ש:

ודכן המלמד המכחיש רוח קדשו של אוה״ח הוא אפיקורם ק שאינו מאמין בגדולי הדור שהעידו עליו שהי׳ ראוי לרוח הקודש והמלמד הזה כפר בעיקר רוח הקודש וליעג על דברי הש״ם בבא בחרא הנ״ל ויפה עשיחם שלא עזבחם את בניכם בידו ויישר כוחכם בזה:

אך שכר מלמדום לא אוכל לפסוק שלא בפני בעל דין בלא ראות מעשי הנהגתו כי אולי משגה הוא בוה ובוה אתכלו לסמוך על מורה שיש בקהילתכם שנה והי׳ שלום:



ומה שכתבתם תשובות מגדולי דורינו שבטל לגמרי רוח
הקודש לא אאמין שילא זה מפי רבותינו שיחי׳ ומי
יודע מה שכתב להם המתעה הנבל הזה אבל האמת עד
לדרכו שגם בזמנינו יש לחכמי האמת שאינם נוטים אחרי
החומר יש להם רוח הקודש וכמבואר במורה [שם פרק ל"ו]
וברמב"ן ז"ל בהדיא:

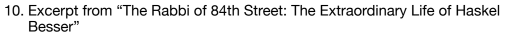
בטלה ולא יכחיש זה רק אפיקורם:



## Rommel's Advance and the Ohr Hachaim

9. Ohr Hachaim, ad loc.

עוד רמז במאמר דרך כוכב מיעקב על משיח בן דוד הרמוז בכוכב כנזכר,
ואומרו וקם שבט מישראל ירמוז על משיח בן אפרים, והכוונה בזה כי אם ישראל
יהיו בגדר שיהיו נקראים יעקב לא יאיר להם אלא משיח בן דוד אבל משיח בן
אפרים ימות במלחמה ראשונה שיהרגנו רומילוס כאומרם ז''ל (סוכה נב.), אבל
אם ישראל יהיו כולן צדיקים שבשם ישראל יתכנו אז אפילו אותו שבט שהוא
משיח הבא מאפרים וקם פירוש תהיה לו תקומה לפני אויביו ולא יהרגנו
רומילום. ותמצא שציוו גדולי ישראל (ע''ח שער העמידה) לכוין בתפלתנו כשאנו
אומרים לישועתך קוינו וגו' לבקש רחמים על משיח בן אפרים שלא יהיה נהרג
במלחמה:



So, with Rommel poised at Palestine's doorstep and no conceivable protection for the population, thousands of religious Jews turned to the only power they knew. They turned to G-d and fervent prayer - one that seemed to come from their souls.



A fast day on the yahrtzeit was declared by the rebbes. Upwards of twenty thousand people went to pray at this man's grave. Beryl Ludmir accompanied the Husiatiner Rebbe to the grave, and while the

rebbe prayed, Beryl noticed that he seemed to fix his eyes on the

words chiseled on the gravestone.

...

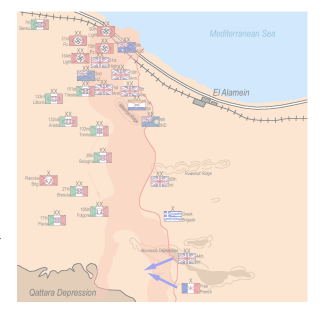
While the Germans were threatening to enter Palestine, Rav Nachum Mordechai of Chortkov traveled to Teveryah and davened for forty consecutive days at the tomb of Rabbi Meir Baal HaNeis and, when he returned to Yerushalayim, he joyfully told his followers, "Have no fear! Soon the Nazi tyrant will fall and never rise again!"

The Rebbe's cousin, Rav Yisroel of Husiyatin, had predicted the same thing after having been mispallel at the grave of the Ohr Hachaim Hakadosh.

On October 23, 5703/1942, the famous Battle of El-Alamein began, lasting until November 3. About 200,000 men and 1,000 tanks under British

General Bernard Montgomery's command set out against
Rommel's approximately 100,000 men and 500
tanks. Rommel's chief advantage was an extensive
minefield, known as the Devil's Garden, containing
about half-a-million mines to protect his lines. On
that day, Montgomery issued a special Order of the

Day to the Eighth Army: "Let us pray that the L-rd, mighty in battle, will give us the victory!"



Battle of El-Alamein, October 1

### **The Jordanian Tractor Driver**



### **How Far Does it Go?**

11. Responsa Rashba I:548

הרשב"א

חדק א - סימן תקמח

שו"ת

וחיבה ועל עלה אחד של נייר מן הספר ההוא פירוש שחי ידות של ניר, גם שלח לי זכרון חמשים פרקים.

ודברים אלו נסתפקו בעיני ובלבי הרבה מאד, ואמנס טרס אגיד לכס ספקתי בזה אשיב אתכס דבר על אשר ראימי בכתבכס כי עמד לפניכס איש אתד ואמר שהיה שלוחי שלחחיו ולא לויחיו ולא עלחה על לבי ואיני יודע מי הוא, וכבר למדו הרמאין אומנות מכוערת זו למלוא תן או לרמאות על פתותי לחס, ואתם אל תאמינו בכל היולא בזה עלי עד שיראו תחימתי המכירים אותה.

. .

זה אשר כתבתי לקהלות אשר שאלוני על דברת גביא אוילא שמועות יבהלונו ומגידים בעלטה דברים מכוסים מן הלב ומן השכל בממהון לבב יעמידונו. הנה עמדתי על כתבכם הנכבד, גם קודם בא ספרכם הגיע איש נושא אלי כתב מאת ר' אברהם הסופר אבי האיש ההוא ר' ניסים מספר מקרהו, ואמר כי זה ד' שנים החל רות ה' לפעמו פעם בהקין פעם בחלומו ומלאך דובר בו ואת שמו הגיד לו וכי כתב לו ספר כ"ג ידות של נייר וקרא אותו פלאות התכמה. ועוד התחיל לכתוב לו פירוש ארוך על כל תיבה התכמה. ועוד התחיל לכתוב לו פירוש ארוך על כל תיבה

רישראל נוחלי דת האמת בני יעקב איש אמח כלו זרע אמח נוח להם לקבול עול גלוח ומה שיגיעם מהאמין בדבר עד שיחקרו חקירה רבה חקירה אחר חקירה להסיר כל סיג מהדברים הנאמרים להם ואפילו במה שיראה להם שהוא אות ומופת. והעד הנאמן באהבת עם אלהי אברהם דרך האמח ולהרחיקם אף המסופק, ענין משה עם ישראל שהיו פרוכי עבודה קשה ונלטוה משה לבשרם ועם כל זה אמר בי ול לא יאמינו לי והולרך לכמה אוחות, וזה אות אמת על עמנו עם ה' שלא להתפתוח בדבר עד עמדם על האמת בחקירה רבה חקירה גמורה.

סוף דבר לפי ולב כל חכם לב כמוכם כמוהם נבוך בענין זה מתרנו לדעת מה ולא יכלנו, אם האמת כמו שמעידין עליו שלא למד ושלא שמש שום חכם. ואחרי המבוכה הואח אני אומר כי היה הענין הזה לריך חקירה גדולה חקירח חכמים ואנשי מדע בעמנו בישוב דעתו במעשיו והנהגתו מן או ועתה זי שאין הנצואה ורוח הקדש שורין אלא באדם כשר וחסיד ויש לו מעלות המדות ומעלות שכליות כנכיאי האמת, ואי אפשר שלא תגלה חקירתם עיקר הענין כולו או מקלתו, ולנסותו אם יבואו כל דבריו או יפול מכל דבריו אפילו כחוט השערה. ועם כל זה עדיין אולי, כי הנביאים אשר היו לפנינו כבר נודע מענינם עם שאר חכמים שהיו בדורם ומתפארים בהם"ו או יותר מהם בנבואה עד שהיו המלכים והשרים נפתים אחריהם, ולא הספיקה חקירת נציאי האמח להוליא מלב העם מה שליירו בלבם האנשים ההם, עד שהולרך הנביא לחקירת קיום מה שהיו מבטיחים עליו כאמרו זי הנביאים חשר היו לפני ולפניך וגו' בכח דבר הנכיח יודע הנכיח חשר שלמו ה' באמת. וכן עשו רבני לרפת ואשכנו לאותו שבקולוניא ומחוך חקירתם נודע להם מה שנודע באמת. גם היום בלרפת יש אחד לפי מה שהעידו לנו עליו ולעתים אומר דברים עתידים ומקלתם באים והרבנים תקנו מה שתקנו בהנהגת העם עמו לפי מה ששמעתי.

Example: Shabtai Tsvi

My Jewish Learning<sup>1</sup>



Shabbetai Zevi was said to be born on the 9th of Av in 1626, to a wealthy family of merchants in Smyrna (now Izmir, Turkey). He received a thorough Talmudic education and, still in his teens, was ordained as a hakham — a member of the rabbinic elite. However, Shabbetai Zevi was interested less in Talmud than in Jewish mysticism. Starting in his late teens he studied kabbalah , attracting a group of followers whom he initiated into the secrets of the mystical tradition.

Shabbetai Zevi battled with what might now be diagnosed as severe bipolar disorder. He understood his condition in religious terms, experiencing his manic phases as moments of "illumination" and his times of depression as periods of "fall," when God's face was hidden from him. While at times of depression he became a semi-recluse, when "illuminated" he felt compelled to contravene Jewish law, perform bizarre rituals (ma'asim zari or strange acts), and publicly pronounce the proscribed name of God.

In 1648, Shabbetai Zevi declared himself to be the messiah but did not make much of an impression on the Smyrna community which had become accustomed to his eccentricities. Nonetheless, the rabbis banished him from his hometown, and he spent much of the 1650s traveling through Greece and Turkey. He was eventually expelled from the Jewish communities in Salonika and Constantinople (now Istanbul) for violating the commandments and performing blasphemous acts.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> https://www.myjewishlearning.com/article/shabbetai-zevi/

### **Ruach Hakodesh**

12. Bereishis 25:21

**כא** נֵיּעְתַּר יִצְחָק לַה' לְנֹכַח אִשְׁתּוֹ, כִּי עֲקָרָה הִוא; נֵיּעָתֶר לוֹ ה', וַתַּהַר רָבַקָה אִשִׁתּוֹ. **21** And Isaac entreated the LORD for his wife, because she was barren; and the LORD let Himself be entreated of him, and Rebekah his wife conceived.

# וַיּעָתֶר לוֹ יְ-ה-וַ-ה

6-10-70-400-200

30-6

10-5-6-5

### Jewish Virtual Library<sup>2</sup>



Rabbi Yosef Chaim Sonnenfeld was born in Slovakia, Romania in 1849. Later, he moved to Palestine.

Rabbi Sonnenfeld is renowned as one of the foremost leaders of "the "old Yishuv" in Jerusalem. Such a term is often used to refer to those Jews who lived in Eretz Israel prior to the Zionist movement. Sonnenfeld was very instrumental in establishing a variety of schools and orphanages throughout the land, as to strengthen the Zionist cause. Apart from numerous other rabbinical leaders, Sonnenfeld was not only known by the Jewish community as a dynamic rabbinical leader who worked as a moderate for peace between the Jews and Arabs, but he was also greatly revered by the Arab community as an individual who strove for peace. It is recorded that whenever the saintly Rabbi Joseph Chaim Sonnenfeld used to walk from his home to the synagogue or house of study in Jerusalem, the Arabs in the market would rise as he walked by. They could sense that there was something special about him! Rabbi Sonnenfeld also preached for the separation of the Orthodox and non-Orthodox communities, and became the first rabbi of the Separtist Orthodox community in Jerusalem. At the same time, he was a strong supporter of the resettlement of Eretz Israel and the use of Hebrew as the official language.

Some of his more widely know scholarly works include responsa on the Shulchan Aruch, as well as on the Talmud.