# THE TZITZ & THE CHOSHEN

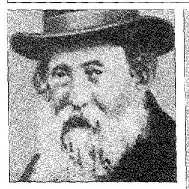
### Models of leadership





FEBRUARY 6, 2022 YU TORAH MITZION KOLLEL פי תצוה תשפייב





Rabbi Chaim Ozer Grodzenski

With the advent of rapidly changing events, the concept that only a Torah interpretation of *Klal Yisroel's* destiny has validity, required a new lexicon and the reemphasis of an ancient tradition—how to define *hashkafa* questions, how to pose them and to whom, and how to heed the answers.

To understand what Datas Torah really is, to comprehend its singular process and outlook. one would need to live on that rarified spiritual plane. As Rabbi Eliyahu Eliezer Dessler, לג"ל, described it, speaking of the Chofetz Chaim, Rabbi Chaim Soloveichik and Rabbi Chaim Ozer Grodzenski, "I can tell you with certainty that even given the little that we understood of their greatness and comprehend of their wisdom, their discernment and sagacity were utterly astonishing. Their intellects literally plumbed the depths of the unfathomable, and certainly people like us could not comprehend their system of thinking and reasoning .27

The Jewish Observer, May 1992

# The *Kohein Gadol*: Symbol of *Daas Torah*

From a Eulogy for Rabbi Chaim Ozer Grodzenski '' st by Rabbi Yoseif Dov Haleivi Soloveichik, Boston Rosh Yeshiva, Yeshivas Rabbi Yitzchok Elchonon (Printed in Hopordes, 14.7, 1940)

Two of the holy garments worn by the Kohein Gadolare given special emphasis by the Torah: the Tzitz and the Choshen.

Each of these vestments represents a different function that the Kohein Godol fulfilled. The Tzitz was "holy to Hashem" and was worn upon the head, for it represented the Kohein Gadol as decisor of questions relating to individual holiness and purity. The Kohein Gadol would rule on matters of defilement and marriage, kashrus and monetary disputes and all individual concerns.

The Choshen rested upon the heart and it contained the names of every one of the Shevatim. With the Urim Viumim, which was an integral part of the Chashen, the Kohem Gadol gave guidance for the issues facing the nation as a whole. To go to war or not, to react to an enemy's tounts, or to be silent: to call public meetings, or to remain still. These are the questions that only the heart that tell the pain of the nation could decide. These are the issues that only the sensitive soul of the Kohein Gadol could address.

For millennia, the rule was dear. The same Kohein who wore the Tzitz, who decided upon mikvetr and nidah, the laws of Shabbas and Yoreh De'ah, also wore the Chashen and answered the questions of the nation as a whole. He decided the matters of war and peace, our relations with our neighbars, and set the national agenda and tane.

Only the Kohein, whose mind was saturated with the holy Torah of Rabbi

Akiva and Rabbi Eliezer, Abaya and Rava, the Rambam and the Raavad, the Rama and the Beis Yasef could also solve the political and national dilemmas of the nation. That very Kohein was the one to stand before kings, who knew when to speak softly and when to make demands, when to bend and when to be willing to give up life and limb.

In the last generation a wedge has been driven, for the first time, between the *Tzitz* and the *Choshen*, between the *Gaan* of the generation and its national leader. *Gedolei* Yisroelhave been shoved into the corner to render judgments on "thein" areas of expertise while self-professed "experts" lead the nation on matters of global concern.

This cannot be. There can be no heart devoted to the nation without the holiness of the Tzitz. And there can be no holiness without the overflowing and loving heart of the Kohein Gadal. The Tzitz cannot be severed from the Choshen. The Choshen must be carried on the same body that is crowned by the Tzitz.

The essence of Reb Chaim Ozer's mission was to join the Choshen and the Tzitz and to keep them unified forever. He was not only the great poseik in all areas of halacha. He set the tone for national matters and fought with every fiber of his being for Gedolim to be the sole source of guidance. It is our holy duty to keep the Tzitz and the Choshen undivided by honoring the words of the Gedolim in all matters.

#### (1)הפרדס- דברי הגות והערכה

A 1 ..

1

1.

### . .

χJ KOLLEL



#### שנה יר 20

השתתפו בטאומים ההב יוכף באראווסטי. איזר ולקא ראנר, הרב אברהם כהנא כארץ ישראל, הרב רי"א הלוי סכאהל, הרב אלי' צבי ישראל, הרב זי אי... ותרניטאוספי, הרב יהונתן אבראכאוויז, שא אילסק טעפאסא, אילסלך ליפשית סרקבירים. סרבי האויקאוו. הרב "א סילבר ססבים להבריז סובית סאנ"ע בנהל ופוביר – תיב יואל אינק ניו יארי הרב "א סילבר ססבים להבריז סובית סאנ"ע הרב "א סילבר ססבים להבריז סובית סאניען הסבים לכל להבי אספות ויד

הרב ר' אליעזר סילבר יו"ר. בישיבה זו נשמעו הצעות מהוערים, ונעשו החלטות מהכנסיה על כל הנונע למצב התורה ויהרות.

ישיכה שמינית, יום כ' כערכ הרכ ר' שפואל גרויניפו יו"ר. הרב גרוינימן פרבר על התפקיר של אנו" וסודא לפני הכנסיה הצימת ועד הבחירות על הנהלת "אנודת ישראל" לשנה הבאה. כיום כ' בערכ, עת הארוחה, נשמעו נאומי כרכה.

הרב שמואל גרוינימן יו"ר. הרב שמשא כוזוניםן וידר. ניסמע אומי ברבה והתחקות לאנורת ישראל, מהרב החב"ע נפולובית, מלואיפווול, הרב ה' צותק יועפב הסבון לעווין מסיילעם מאסם, הרב ה' לו ידואק בתא בסבולים, הרב יא נפולוי הריך הבהן וויציק, מדעמיםאינם, הרב יד נשתי הירך הכהן וייציק, פדעק־סאינס, הרב יהונתן אבראסאוויד מראלאס מעסאס, הרב רבינובין מיינת, הרב שפען מורוטביץ, הרב בנימין הלבערשמשם, הרב רשייל למונימור, מיד פראס אילאנר, הרב חיים מנתו מינובור, מיד נעפאפאליס, הרב צבי כהן מניו זארס, הרב מ עפטסין למוולאנד (דר באילי לה נעצפאלים, הוב צבי כהן סביו יאוש, וויב א עקסטיין קליוולאנר, הרב ארי' ליב פאטאשניק, הרב אברהם כהנא, הרב שלמה באנין, מעקרון אהיו, הרב בערמאן, והרב מררכי פליקאפף משיי ANCH.

בחירות הנהלת "אגורת ישראל״ הרב ר' אליעור סילבר -- נשיא

סגני הנישיאות: הרב ר' ושלמה חייםאן, ראיש ישיבה סחיבהא תורה ורעת, ברוקליון; אדטו"ר הרב

#### חוברת ו .

הפרדס

ר' מרדני שלמה פרידמאן, (רער ביאנער רבי), ור' דלמה פרויווים. נוברים: ר' ידחק סול, פילדלפי'; ר' צבי חירים נוברים: ר' ידחק סול, פילדלפו"ן ר' צבי חירש ספגישעוויפק. סובורים נבבדים: הרב כניסין הלברשמס ור' חיים סררבי תארוקאון.

הרב ר' יוסף דוב הלוי סולוביציק מבוספון, יו"ר. סגנים לועד הפועל המרכזי: הרב ר' יצחק שייזיק הלוי סמאהל, שיקאנא, מי אורן צבי אייזיקם, סיני סונטי.

חרב ר 'יהושע בוימעל, יו"ר. ... ו והועד בווסל, וו"ר. סננים לוכר הצוכל לניו וארק: תרב שרנא חבחן, ר"ר ראוענבערג, קליוולאנר, סר לוי הורוויק, גיו וארק.

#### וער הפועל לניו יארק והסביבה

וער והשוער עביי אדיע ורושבייבו האדסורי"ס: חבר וסב"צ ראשענבער, (שאנוער רבו), ביזמלין, חבר וסב"צ ראשענבער, (שאנוער רבו), ביזמלין, חבר יום מונרסים (שהשאששלער רבו), נודר שינער ברוללון, חבר מ"ש מוגרוב, חבר שיא אוליו ברוללון, חבר משימ אורונים, חבר אולי "לי וונג היה ברולס פאלע, סעיננים, חבר אויי ליד הונג היה ברולס פאלע, סעיננים, חבר אוייליו ליד מיעבע מווונפען, ובחק אויונים שראה, אורים אלי דשוער חולי אפעומסי, נפתלי לובערוי, אשר הענד, יופא פאנל. .57380

#### חכרי ועד הפועל הפרכזי לאפריקה

חברי ועד הפועל הבורכני לאמרוקה. הרב רוח" מערב שוקאנא, חוב הרב"א בשולוניק. רוב הח"י מארב, שוקאנא, חוב הרב"א בשולוניק. לואוסווילן הרב הח"ל העדראן, חרב דובער פוורססי, ודב הח"י שולשיור, הרב יויקס אורשוק, הרב שישונם, הרב שומשנה, הרב יויקס ישראי, הרב בח"ב העליקרעיקר. רוב מאר לו עווניקס, ושישוקי, דעס שיאנם, הרב עלואונקב נר"ח, הרב משון שואני, חרב משום שיאן, לואונקב נר"ח, הרב משון שואני, חרב אלופור ביורקנוער, הרב סונקלי, חרב אלופור ביורקנוער, הרב משום לווינו, סונקלים ורבי הרביא הרביא ביורק עדבר הרב סונקלים ביור, הרב משון שואני, חרב אלופור ביורקנוער, הרב סונקלים ורביא כיונון הרביא קרקס הרביא לווינון היורים, אלופור סונקלים ורביא כיונון הביא לווינון הביורקנוער, הרב שולים, הרבי הרביא פוווינויקר הבי שיקר הבי), הרב הר"ח פווערסבי (שאלוער הבי סשוקאנא), הרב בוח"ם מורחי היוריקר הבין, (באספונער הבי),



The Tzitz & Choshen

U

בסייד



אותו הכהן שהיה לבוש בציץ הקודש, שהי' מרצה על הטומאה, שהיה פוסק בשיעור כתמים ובמקוואות, בעירובין ובשר בחלב, היה נשאל באורים ותומים. אותו הכהן היה גם פוסק וקובע מסמרים להלכה בכל הבעיות החמורות של "אעלה או לא אעלה", של מלחמה ושלום, של תקוה ויאוש, של יחסנו לאומות העולם ולשלטון.

אותו הכהן שמוחו היה ספוג קדושת התורה של ר׳ עקיבא ור׳ אליעזר, של אביי ורבא, של הרמב׳׳ם והראב׳׳ד, של הבית־יוסף והרמ׳׳א, היה רואה ברוח הקודש פתרון כל השאלות הפוליטיות העומדות על הפרק, בכל הוויות העולם הזה, בכל התביעות הער לות על הפרק, תמיד בלי הרף.

ישנה איגרת אחת מאנשי ריינוס לקדמון אחד: שאלה בהלכות טריפה ושאלה ביחס למשיח השקר. שתי שאלות הללו כרוכות זו בזו, דבוקות ומחוברות הנה — מי שידע לפתור את הראשונה ידע לפתור גם את השניה; מי שידע לפסוק בהלכות ריאה, ידע להורות גם בדיני סימני גאולה וסימני הגואל האמיתי, ולהבדיל להורות גם בדיני סימני גאולה וסימני הגואל האמיתי, ולהבדיל הורות גם בשניה.

הקו העיקרי באופיו של ר' חיים עוזר הוא שלחם בחרף־נפש על חיבורו ואיחודו של החושן עם הציץ; לא הסתפק בתפקיד של מורה הוראה באיסור והיתר בלבד, במקצוע של הציץ, אלא שימש גם בתור פוסק בתחומו של חושן המשפט. הוא ידע את הסכנה הצפויה בהשקפה מזויפת כמו זו שתיארנו, הוא הכיר, שאם מנהיגים חדישים, הבועטים בתורה ומסורה, יחזיקו בחושן המשפט, אז יוליכו את העם עקלקלות. הללו אינם מכירים את

#### (2) CHAZON ISH, התעוררות

השיטה לעשות את התורה לחלקים שונים. הוראה באיסור והיתר חלק אחד והוראה בשוק החיים חלק שני, להיות נכנעים להוראות חכמי הדור בחלק הראשון ולהשאיר לחפש בחירתם בחלק השני, היא השיטה הישנה של המינים בירידת היהדות באשכנז אשר הדיחו את עם ישראל עד שהתערבו בגוים ולא נשאר לפליטה.

ההפלאה בין הוראת איסור והיתר להוראת הגדרים והגזירות, הפלאה זאת היא גילוי פנים בתורה, ומבזה תלמידי חכמים, ונמנין בין אלו שאין להם חלק לעוה״ב, ונפסלין לעדות.



#### (3) RAV MOSHE FEINSTEIN, JEWISH OBSERVER 12:9, 1977, PAGE 22

FOLLOWING THE LEAD OF THE Torah leadership in all matters — even those not directly governed by the rulings of the *Shulchan Aruch* — has always been a fundamental principle of Agudath Israel. Those who maintained: "What do they (the *talmidei chachamim*) know about politics? This is a field where we are better versed" — groups that set their policies in such a manner cannot be considered as being within the Torah camp.

One might well say that ignoring the advice of the *talmid chacham* is far worse than transgressing a *lav* (negative command) clearly expressed in the Torah. Whereas one may violate a command beacause he finds himself too weak to resist the insistent attractions of that which is wrong, at least he realizes that his action is wrong. By contrast, when one does not heed the advice of a *talmid chacham*, he denies the superior wisdom of the Torah personality. This is a far more serious breach.

This imperative applies to Klal Yisroel as a whole, as is recognized by Agudath Israel. Indeed, the administration of Agudath Israel consults with *Gedolei Torah*; it asks, it listens, and it acts in all matters in accordance with the advice that is rendered. This should be the guiding principle of every individual Jew, as well.

#### (4) "THE RAV AS COMMUNAL LEADER," RABBI BERNARD ROSENSWEIG, *TRADITION* 30:4, 1996

The Rav himself was a card-carrying member of Agudath Israel. In 1935, he travelled to Israel, for the first and only time in his life, to try out for the position of Chief Rabbi of Tel Aviv. He made a brilliant impression with his SHIURIM and lectures, but he was not elected. The reason that was given was that he was too young. The real reason was that his great-uncle, Rav Meir Berlin, vetoed him because of his Aguda credentials.

The Rav was the star of Aguda conventions, and people flocked to hear him. For example, when Rav Chaim Ozer Grodzensky died, it was the Ra who delivered a masterful eulogy over Rav Chaim Ozer at the Aguda convention. At that time, no one question the Rav's credentials, and his Berlin doctorate was not a detriment to his honored position in the Agudath Israel hierarchy. However, in the forties, the Rav underwent a slow transformation, and by the fifties, he was a committed Religious Zionist. The Rav admits that his "links with Mizrachi grew gradually," that he had his "doubts and reservations about the validity of the Mizrachi approach," and that his decision ran counter to his family tradition.[12] But the Rav made his decision firmly on behalf of Mizrachi. He was impressed by its achievements. He was convinced that "from the point of view of history, Religious Zionism had saved the honor of religious Jews." It had created "a network of schools in which BNEI AKIVA YESHIVOT and HESDER YESHIVOT are the crown; it has insured the unity of the Jewish people by making matters of personal status answerable to the Rabbinate and excluding civil marriage." The Rav recognized this and affirmed that without the pioneering efforts of Mizrachi, the "yeshiva world" could no have transplanted itself to the land of Israel in the aftermath of the Holocaust.[13]



### (5) THE RELIGIOUS ZIONSIM OF RAV SOLOVEITCHIK: A SYNTHESIS OF TWO WORLDS, RABBI DR. AHARON RAKKEFET ROTHKOFF

### Conclusion

Rav Soloveitchik was arguably the greatest exponent of Religious Zionism in the latter half of the 20<sup>th</sup> century and he travelled a long path to reach this position. By the 1930s, the Rav had become a fervent Agudist. This position stemmed from his family background and formative experiences in Europe and America. It took the war and subsequent establishment of the State of Israel to force the Rav to reevaluate his approach and come to the belief that the Agudah worldview was no longer tenable. He constructed a majestic Religious Zionism built on activism and the passionate desire to seek out G-d's guiding hand in the world. He became an ardent Zionist and a member of Mizrachi yet always maintained his independent view. Each decision he made was subjected to rigorous analysis and halachah was never subjugated in favor of Zionist sentiment.

His switch from Agudah to Mizrachi was a testament to his intellectual honesty and personal conviction. It was hard for the Rav to differ from his family, change his associations and uproot his worldview, yet he came to see this as a fulfillment of two fundamental religious obligations; the drive to attune with the will of G-d and the mandate to emulate G-d's creativity, to be an activist and make an impact in the wider world. Both the content and context of his Zionist philosophy have beautiful and powerful messages for us all.

### (6) RAV ELIEZER SHACH, MICHTAVIM U'MAAMARIM MI'MARAN HA'GAON RABBI ELAZAR MENACHEM MAN SHACH 4:320

גם קראתי את שאלתכם, במה שנזדמן לידכם ספר "חמש דרשות" של הרב יוסף דב סולוביציק שיחי מבוסטון, ובו קראתם השקפה אחרת לגמרי מכל מה ששמעתם בהישיבה, השקפה בדעת תורה, בכל מה שהתורה מקיפה, כל חיי עם ישראל בכלל בהנהגת הקב"ה, ובין חיי אדם הפרטי שלו, ואתם שואלים מה פשר דבר זה.

והנה, האמת שאף פעם לא ראיתי ספר זה עד זמן האחרון, ובדיוק כשקבלתי מכתבכם התענינתי לראות הספר, והגיע לידי ספר שהודפס לכבודו, בשם ״כבוד הרב״ שבו משתתפים רבנן קשישאי בארה״ב. והי׳ זה לפלא בעיני עד שהשגתי את הספר ״חמש דרשות״. ותמה אני איך עברו זה זמן שלא הגיבו על דבריו, שיש שם דברים שאסור לשומען וכש״כ להפיצן ברבים שילמדו הצעירים את דבריו, ומדשתקו רבנן שמע מיניה מסכימים, כגון להגות דברים ורעיונות מלב ולהכניסם בדעות השבטים שבטי י-ה. ואני שולח לכם את מה שהעליתי כעת בכתב, שיהי׳ כעין מחאה על דבריו, אף שיודע אני שיש בזה להאריך, אבל קשה עלי מאד הכתיבה. והוא רחום יכפר עון, תעיינו היטב מה שכתבתי.

#### (7)דרשות הרב

#### 

KOLLE

### canned with CamScanner

בשום פנים לעשות המציצה בפה. אך אני מאוד סבלני (טאלערענייט). ואני ארשה לך לנהוג כדעה האחרת, אעפ״י שאני חולק עליה. וועיין משייכ בסי נפש הרב (עמי רמייג).)

וכזה שמעתי פעם מהר״ר זבולון חרל״פ, שיחיי, שדיבר עם רבנו בנדון השתמשות במיץ ענבים לקדוש ולהבדלה. שהיו מן הנדולים שהיו סבורים שברכתו שהכל, ושזה כנוף מת שאין בו נשמה וכוי, ונתעוררה השאלה בנדון ת״ח שתמיד היה חושש להחמיר כדיעה זו, וכעת נחלה ואסור לו לשתות יין, האם יקדש על הפת, או יבקש מאחד מבניו לקדש על היין, וכן בביהכ״נ שלו – שתמיד נהגו שהרב היה אומר את ברכת הבדלה, האס ימשיך להקפיד על היין בדוקא ויבקש מאחד מחבעה"ב שיאמר את ההבדלה, או שימשיך הוא לומר את ההבדלה, אלא שיקל להשתמש במיץ ענבים. והשיב לו רבנו שמסתמא בשעת הדחק שכזה כדאי לו לסמוך על דעת המקילים, וכמו שמצינו כמה פעמים בשולחן ערוך ובפוסקים הכרעות כאלו, להקל בשעת הדחק. ואחר שיחה ממושכת הוסיף לומר, שאצל סבו הג״ר חיים, אילו היה משוכנע באיזה ענין שכך הוא הדין - לחומרא, היה ממשיך להחמיר אפילו בשעת הדחק גייכ. אך מנהג רוב הפוסקים תמיד היה כנייל, כפי המופיע בשוייע, שלא להכריע בהחלט בפסקי הלכה. [ועיי בית יצחק, תשס״נ נעמי שי).]

וכן שמענו בענינים פוליטיים גם כן, שכמה פעמים הכריע הגר״ח את דעתו, ולא הרשה שיעמדו הרבנים למנין לחכריע נגדו. [והשוה מה שכתבנו מוה לעיל (עמי ריייט). והוא עפייי דרכו של הגרייא הנייל, שסבורים היו גדולים אלו שהצליחו לעשות הכרעה מוחלטת, אשר אין מקום כלל לנטות ממנה ימין ושמאל. ואילו רבנו היה רגיל לומר -

ג אכן דעת רבינו היתה לחלכה שמיץ ענבים הנהוג אצלנו דינו כיון גמור, ומי .2 שנחנח בשתייתו יותר מאשר משתיית יין ממש, יש להעדיפו לארבע כוסות, דבעינן שתחיח שתייה ערבה (כלשון הרמב״ם). אלא שלמצות קידוש, מן הנכון הוא להחמיר שלא להשתמש בו מפני שיטת הרמב״ם והגאונים ביין מבושל. [עיין כל זה באורך בספרו של ידידי הר״מ ננק, שיחיה, גן שושנים ח״ב (סיי כ״וֹ).

הונה פעמים - שאיננו אומר ״קבלו דעתי.״ וכן היה רגיל לומר גם ני ניסק וולטון איר נחום לאם, שיחני, שפעם נשאל רבנו על איזה ענין ושמענו מהר״ר נחום לאם, שיחני, שפעם נשאל רבנו על איזה ענין וויייי פסק הלכה וגם בעניני פוליטיקה. נעניני פסק הלכה וגם ושניעי ביהרב השואל את דעתו בנדון. אח״כ חזר השואל ואמר מליטי, והשיב להרב השואל את דעתו בנדון. אח״כ חזר השואל ואמר

מליטי, וויטי מורהיי של רבנו היא כך וכך, ותיכף הגיב רבנו ואמר אזי ווין א אמרתי ״דעת תורה״, רק אמרתי שכן דעתי נוטה, נקפיזא - לא אמרתי ״דעת תורה״, רק אמרתי שכן דעתי נוטה, חונייי" להשתמש בביטוי ״דעת תורה״ במובן של הכרעה מוחלטת, שאין רשות לשומע לדון או לחלוק בדבר, וזה לא היה דרכו של רבנו, כידוע

ןודבר מעניין שמעתי מהר״מ גנק, שיחיה, ששמע פעם מרבינו ומפורסם לכל. שעד שהגיע לאמריקא לא שמע (באירופא) שישתמשו בביטוי הזה של

ודבר ידוע הוא שכמה מהתלמידים היו כייכ נכנעים לרבנו מחמת ידעת תורהי.] גודל עוצמת השפעתו עליהם מכח שיעוריו, שהיו כייכ חזקים עד להפליא, עד ששאלו לו אם נכון הדבר שיפסיקו מלהניח תפילין בחושן משפט, ויפסיקו מלומר בייה לעולם (בתפילת ערבית), וכיוצייב, ולנהוג ככל הנהגות רבנו. והשיבם רבנו שלא ינהגו כן אלא שכל אחד ימשיך כפי מסורת משפחתו,<sup>3</sup> כי רבנו רק היה מחשיב את עצמו כרבם (של תלמידיו) בלימוד והבנת הגמי, אבל לא בפסק הלכה, וכייש בעניני מנהגים – שכל אחד ואחד יש לו לנקוט כמנהגי בני משפחתו.

ובגמי מצינו כמה פעמים היאך שרבנו הקדוש השתמש בביטוי אומר אני״, ולא מצינו ביטוי זה אצל שאר התנאים, ועמד על כך הגרייי ענגיל בסי בית האוצר, דהלא בסוף סוטה נזכר שמשמת רבי נטלה ענוה, הרי שידוע ומפורסם היה בענוותו, ומייט מצינו בגמי בדוקא אצל רבי שהשתמש בביטוי שכזה שנודף הימנו קצת ריח של גאוה.

3. חוץ מישיבה בסוכה בשמיני עצרת בחו״ל, שהיה טוען שתנהגת החסידים. היא נד דברי הגמרא לגמרי. [ועיין מזה בקונטרסו המיוחד של ידידי חר״ר אחרן <sup>משה שריובער, זייל),</sup> וכן בנדון צורת קשר הדליית שבתפילין של ראש.

> (8)שם

(9)



LEAVES OF FAITH VOL. 2, RABBI AHARON LICHTENSTEIN

גנו ובאוטופיה שלנו, ולא יראה את החדשה בליל עבורה. אבל, רבותינו, דיינים מומחים, גדולי האומה, האמינו לנו, כי עדותנו נכונה ואמיתית, תוכה רצוף חזון הרוח ומחזה הנפש. אין אנו בקיאים בתכמת האיצטגנינים וחשבונותיהם, ואין אנו יודעים איך להראות לכם את 1. דרשה זו נדפסה בשעתה בשנת תשייגי ומענין שרבינו הזכיר פעם שבזמן שהיה בברלין היה מבקר מפעם לפעם אצל הגרייח עוזר בווילטא, לשוחח אתו בדברי תורה, ופעם נסבה שיחתם על דבר אפשרות הקמת מדינה יהודית באיי (אשר נושא זה היח עומד אז על הפרק), והראה לו רחייע באצבעו על כף ידו, ואמר בזהייל, כששער יצמח

במקום הזה, אז תקום מדינה יהודית באייו. כלומר, שהיה דבר כייכ רחוק מן המציאות (בזמן ההוא), והגרחייע בדוקא היה מומחה גדול בעניני פוליטיקה.

עוד הם מדברים, והנה שני עדים אחרים באו לבית הועד ובשורה בפיהם: יראינו את החודש בזמנו; גם אנו מקיימים את דברי כת קודמת, שהרגישה במולד הלבנה; גם אנו ראינו את הירח העולה בשפרירי שמי ישראל. אנו יודעים כי העם ילעג לנו ולחלומותינו, יתקלס

אין הרוחות מעכבות, ואין הכיוונים מעלים ולא מורידים. ראינו את החדשה לא רק במערב אלא בארבע רוחות השמים. כנסת ישראל תפרץ ימה וקדמה, נגבה וצפונה, ותתפשט בכל הארצות. וגם כאן בארץ יהודה, ישמע באחרית הימים קול מצהלות עם עלז ושמח, החוגג את תחייתו ואת גאולתו. הנה ימים באים ואוכלסי ישראל ישוקקו כמשק גבים בשוקי ירושלים. עוד תגאל הארץ ותתקדש בדם וזיעת בוניה ועובדיה; עוד יגלשו אשדות צבעי כרמים ופרדסים מצלעות ההרים, ועוד יפוזו גוני התחזית על כתפיהם.1 עוד יחצב עם עורג לגאולה, מסובל חבלי משיח, אבני בנין מצורי וסלעי יהודה. ועוד תצלח הרוח על כנסת ישראל, רוכבת שמים וכובשת ארץ, ותתנבא. ומעבר לאוקינוס, דרך מבוא השמש, על יבשת חדשה, בארץ רבת החופש והדרור, יעשה ישראל חיל, יפרה וירבה ויעצם מאד מאד; בין חומות גבוהות ונשואות, בצלם של מגדלים, מרקיעי שחקים, יפלפלו בהלכות יוחסין, בדיני קדשים, טומאה וטהרה; שמה על גדות נהר הודסון יאמרו שמועות בשם ר״ג ,חבריו, רבי יהושע וחבריו, וכוי; אל תתיאשו, נשיאי ישראל, מלכותכם, מלכות עולמים, תנצח את ממשלת זדון ואת מלכות הרשעה.

ליקוטי דרשות



#### Chapter 14

repository of all knowledge by asking, rhetorically: "Whence did Haza know that the earth was forty-two times larger than the moon, and that the sun was approximately one-hundred-and-seventy times larger than the Rombarn Hill hot Verodei United anger than the sun was approximately one handbarn, Hilkhot Yesodei Hatorda 38), if the earth (as explained in the Rambarn, Hilkhot Yesodei Hatorda 38), if not from the power of the Torah?"<sup>24</sup> In raising this question, he is wholy oblivious not only of the rudiments of astronomy but also of the fact that the selfsame Rambam explicitly states, with respect to these very issue, that they are beyond the pale of Hazal's authority:

Do not ask of me to show that everything they have said concerning astronomical matters conforms to the way things really are. For at that time mathematics were imperfect. They did not speak about this as transmitters of dicta of the prophets, but rather because in those times they were men of knowledge in these fields or because they had heard these dicta from the men of knowledge who lived in those times.

#### To my mind, the strain is palpable.

Nevertheless, I find the alternative view, that gedolei Torah are professional experts whose authority and wisdom can ordinarily be regarded as confined to the area of their technical proficiency, simply inconceivable. Our abiding historical faith in the efficacy of Torah as a pervasive, ennobling, informing, and enriching force dictates adoption of the concept of da'at Torah in some form or measure. Still, contrary to the historical course of the idea, I find it less applicable today than heretofore. At a time when many gedolim do not spring organically from the dominant lewish community to whose apex they rise, and instead distance themselves from it and when the ability to understand and communicate in a shared cultural or even verbal language is, by design, limited, the capacity of even a grad to intuit the sociohistorical dynamics of his ambient setting is almost independent of simulation applicable, that, too, presumably is not what

These considerations bear directly upon our concerns. The limitations

cited are of little relevance to the ability to deal with purely internal meters arising in the context of the track to the ability to deal with purely internal meters. ters arising in the context of the traditional Jewish community. Hence, be the extent that one subscribes to the context of the traditional Jewish community. Hence, be the extent that one subscribes to the concept of *data Torah*, at least on the

## Legitimization of Modernity: Classical and Contemporary

advisory, if not the normative, plane, and bearing in mind the fundamental advisory, in the fundamental distinction between devar mixed and devar has reshut, one may regard it distinction of the second seco as currently some poler. However, the central issues concerning modern Orthodoxy and its legitimacy characteristically issues concerning to the outer world, and it is precisely at this june. ture that the counsel of those least familiar with that world becomes less reliable. Hence, to the extent - admittedly, in dispute - to which the issues related to the legitimacy of modern Orthodoxy relate to hushkufah tather than Halakhah, and insofar as - again, admittedly only up to a point - the debate hinges upon judgment and implementation rather than upon axiological principles, the need for a contemporary legitimizing bulwark is mitigated significantly.

And yet, at bottom, I believe that it still exists, for both intrinsic and ancillary reasons. For one thing, some of the most controversial issues - Torah u-madda is a prime example - have clear halakhic import. Second, significant philosophic cruxes are matters of perennial debate, only partially bound to a reading of the modern map. Attitudes to yishuvo shell olam or the nature and scope of the Issakhar-Zevulun relationship awaited  $\bigcirc$ formulation in the time of the Rishonim no less than in our own.

These considerations aside, however, even if it were wholly licit to sever all links with contemporary gedolim, so as to rely instead upon( selective, even if avowedly submissive, recourse to earlier authorities, such a course would be grossly mistaken; and this from both a personal and a communal standpoint. The statement attributed to Ray Israel Salanter that both mitnagdim and hasidim are in error, the former in thinking that they can do without a rebbe, and the latter in imagining that they have found one, is apt in this conviction - at least with respect to the former. A person. and not only the ordinary layman, needs a gavra rabba, to serve in part as role-model if possible, and in part as a realization of what Whitehead called the vision of greatness"; to lift one's sights and aspirations - extending the bounds of what he strives to achieve, and suffusing him with appreciation and admiration for what he senses he cannot achieve; to guide, on the orzhand, and inhibit, on the other. This is not a matter of popular hagiolation or Carlylean hero-worship. It is a spiritual necessity, all the more so within



### Chapter 14

our tradition, for which an *adam gadol* is the embodiment of the *mesorah*, and of *Torah she-b'al-peh*. Rava's statement, כמה טפשאי שאר אינשי דקיימי מקמי גברא רבה כמה טפשאי שאר אינשי דקיימי מקמי גברא רבה "How foolish are ordinary people, who rise in honor of a *sefer Torah* but do not rise in honor of a great person,"<sup>26</sup> makes the point succinctly. Of course, we are all awed and inspired by past masters, too; but the element of contemporaneity, that of ההיו עיניך רואות האת מוריך "But thine eyes shall see thy teachers," adds a dimension no one should readily abandon.

The communal factor is no less significant. Were modern Orthodoxy to divorce itself wholly from modern Torah authorities, the effect would be both desiccating and devastating. The movement would lose not only the vivifying power of the gedolim but the vibrancy of the Torah world within which they live and function. That world – if you will, haredi society in general – is open to criticism in many respects. But there is no doubting its vitality and its commitment; and from these, modern Orthodoxy has much to learn and draw. The present situation, marked by bifurcation, mistrust, and tension between the two communities, is deplorable enough, and is detrimental to both; after all, the haredim, for their part, have much to learn and draw from their modernist peers. But the chasm created by conscious retreat from recognition of any current authority would exacerbate matters greatly. Some may feel that they have little choice, that the alternative is the loss of spiritual identity. I do not agree; but let awareness of the magnitude of the prospective price provide a powerful stimulus for the development of indigenous Torah authority.

**CS** Scanned with CamScanner

in the second

KOLLEL

298