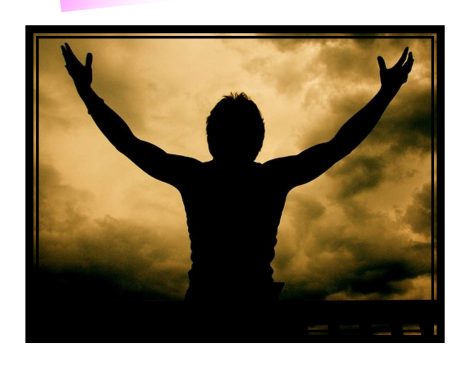
# ORIGINS OF THE SIDDUR



## TIMELINE



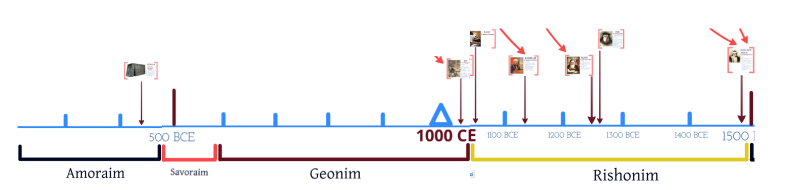
#### **EARLY INDICATIONS**

ולעבדו בכל לבבכם (דב' יא יג) איזו היא עבודה שבלב הוי אומר זו תפלה וכן הוא אומר בדניאל אלהך די אנת פלח ליה בתדירא הוא ישיזבינך (דני' ו יז) וכי יש עבודה בבבל אלא זו תפלה וכן הוא אומר וזמנין תלתה ביומא הוא בריך על ברכוהי (דני' ו יא).

- מכילתא דרבי שמעון בר יוחאי פרק כג:כה

And to serve Him with all your hearts (Devarim 11:13) - What is service in the heart? One must say this is Prayer. Similarly, Daniel said "Your G-d that you 'serve' constantly will save you." (Daniel 6:17) Was there service in Babalon? It must be [referring to] prayer. Similarly it says: "Three times a day he would recite blessings." (Daniel 6:11)

- Mechilta DeRabbe Shimon bar Yochai 23:25



#### **HISTORY**

כיון שגלו ישראל בימי נבוכדנצר הרשע נתערבו בפרס ויון ושאר האומות ונולדו להם בנים בארצות הגוים ואותן הבנים נתבלבלו שפתם והיתה שפת כל אחד ואחד מעורבת מלשונות הרבה וכיון שהיה מדבר אינו יכול לדבר כל צורכו בלשון אחת אלא בשיבוש שנאמר ובניהם חצי מדבר אשדודית וגו' ואינם מכירים לדבר יהודית וכלשון עם ועם ומפני זה כשהיה אחד מהן מתפלל תקצר לשונו לשאול חפציו או להגיד שבח הקדוש ברוך הוא בלשון הקדש עד שיערבו עמה לשונות אחרות וכיון שראה עזרא ובית דינו כך עמדו ותקנו להם שמנה עשרה ברכות על הסדר שלש ראשונות שבח לה' ושלש אחרונות הודיה ואמצעיות יש בהן שאלת כל הדברים שהן כמו אבות לכל חפצי איש ואיש ולצרכי הציבור כולן כדי שיהיו ערוכות בפי הכל וילמדו אותן ותהיה תפלת אלו העלגים תפלה שלימה כתפלת בעלי הלשון הצחה ומפני ענין זה תקנו כל הברכות והתפלות מסודרות בפי כל ישראל כדי שיהא ענין כל ברכה ערוך בפי העלג:

When Israel was exiled in the time of the wicked Nebuchadnezzar, they became interspersed in Persia and Greece and other nations. Children were born to them in these foreign countries and those children's language was confused.

The speech of each and every one was a concoction of many tongues. No one was able to express himself coherently in any one language, but rather in a mixture [of languages], as [Nehemiah 13:24] states: "And their children spoke half in Ashdodit and did not know how to speak the Jewish language. Rather, [they would speak] according to the language of various other peoples."

Consequently, when someone would pray, he would be limited in his ability to request his needs or to praise the Holy One, blessed be He, in Hebrew, unless other languages were mixed in with it. When Ezra and his court saw this, they established eighteen blessings in sequence.

The first three [blessings] are praises of God and the last three are thanksgiving. The intermediate [blessings] contain requests for all those things that serve as general categories for the desires of each and every person and the needs of the whole community.

Thus, the prayers could be set in the mouths of everyone. They could learn them quickly and the prayers of those unable to express themselves would be as complete as the prayers of the most eloquent. It was because of this matter that they established all the blessings and prayers so that they would be ordered in the mouths of all Israel, so that each blessing would be set in the mouth of each person unable to express himself.

Rambam, Hilchot Tefilla 1:4

### Two origins

כשם ששליח צבור חייב כך כל יחיד ויחיד חייב רבן גמליאל אומר שליח צבור מוציא את הרבים ידי חובתן: Just like the leader of the congregation is obligated, so too every individual is obligated. Rabon Gamliel said the leader helps the individuals fulfill their obligation.

- Mishna, Rosh Hashana 4:9

איתמר, רבי יוסי ברבי חנינא אמר: תפלות אבות תקנום; רבי יהושע בן לוי אמר: תפלות כנגד תמידין תקנום. תניא כוותיה דרבי יוסי ברבי חנינא, ותניא כוותיה דרבי יהושע בן לוי. It was once discussed. Rabbe Yosse bar Chanina said: The prayers were instituted by the forefathers. Rabbe Yehoshua ben Levi said: The prayers were instituted to commemorate the daily sacrifices. It has been taught in accordance with Rabbe Yosse bar Chanina , and it has been taught in accordance with Rabbe Yehoshua ben Levi .

אמר לך רבי יוסי ברבי חנינא: לעולם אימא לך תפלות אבות תקנום, ואסמכינהו רבנן אקרבנות.

Rabbe Yosse son of Rabbe Chanina said:"Really the forefathers instituted them and the Rabbis found a source for them in the sacrificial service."

#### Talmud Bavli Berachot 26b

| Tamid of morning   | Shacharis | Avraham Avinu  | וישכם אברהם בבקר אל המקום אשר עמד שם (בראשית י"ט ) |
|--------------------|-----------|----------------|----------------------------------------------------|
| Tamid of afternoon | Mincha    | Yitzchak Avinu | ויצא יצחק לשוח בשדה לפנות ערב (בראשית כ״ד )        |
| Burning of limbs   | Ma'ariv   | Ya'akov Avinu  | ויפגע במקום וילן שם (בראשית כ״ח )                  |

#### INDIVIDUALIZED TEFILLA

וְהַבָּה עַתָּה, בַּעֲוֹנוֹתֵינוּ הָרַבִּים, עֲבוֹדְתֵנוּ הִיא רַק הַתְּפִלֶּה, בְּמְדֹּוֹתִינוּ הָרַבִּים עוֹמְדִים בְּרוּמוֹ שֶׁל עוֹלָם, וְכָל תֵּבָה בִּמְקוֹם זֶבַח וּמִנְחָה, וְהַדְּבָרִים עוֹמְדִים בְּרוּמוֹ שֶׁל עוֹלָם, וְכִי לֹא וְתַבָּה עוֹלָה לְמְקוֹם גָּבוֹה מֵעֵל גָּבוֹה, מְקוֹם הַקּרְבָּן מַמְּשׁ. וְכִי לֹא לְחָבָּם ק״ד וְקַנִים, וּמֵהֶם כַּמְּה נְבִיאִים יְסְדוּהָ. וַהֲלֹא גַּם מֵאֲנוֹשׁ בְּעָרְבֵּנוּ לֹא יִפְּלֵא, לְיַפֵּד בַּקּשַׁת כָּל צְרְבֵנוּ, וּרְפּוּאוֹת תַחֲלוּאֵנוּ, בְּלְשׁוֹן לִמּוּדִים, וְלָמָה צָּרִידְ לִנְבִיאִים. אַדְּ הַמָּה כִּוְנוּ בָּה, וְתִקְנוּה, עַל אפָּן, שֶׁתִּהְיָה הַכּל כָּלוּל בָּה, וְכָל אִישׁ יִשְׂרָאֵל, כֹּל אֶחָד מִתְפַּלֵּל כָּפִי הַבַּנְתוֹ.

וּכְלָלוֹ שֶׁל דָּבָר, שֶׁמִּיּוֹם שֶׁנִּתְקְנָה, לֹא הָיָה בָּעוֹלָם ב' תְּפְלּוֹת שֶׁיַצְשׁוּ רשֶׁם שָׁנָה לְמַצְלָה, וְשֶּיַצְלוּ לְמַדְרֵגָה א', כִּי מְשָׁנָה בָּזֶה תְּפִלֵּת הַיּוֹם, מִתְּפִלַּת אֶתְמוֹל כִּי יַצְבֹר, וְהַכֹּל תְּלוּי בְּתַבוֹת אֵלּוּ. וּלְכָד הָצְרַד נְבוּאָה לָזֶה.

ְּכִלֹ הַכַּנְּנוֹת וְהַסּוֹדוֹת, שֻׁנְּתְגַלוּ עֵל הַתְּפָלָה עֵד הַיּוֹם אֵינָם כְּטְפָּה מִיֶּם הַגְּדוֹל, נָגֶד הַכּנָּנָה שֶׁהִשִּׁיג הַפְּטָן מק״כ וְקֵנִים, וְגַם בְּעָפָּה מִיֶּם הַגִּדוֹל לֹא הִשִּׁיג, רַק כְּפִי עֶרְכּוֹ וְשֹׁרֶשׁ נִשְׁמְתוֹ. אֲבָל בָּאֱמֶת, הִיא גְּבוֹהָה יוֹתֵר מִבִּינַת כָּל אָדָם, וְהִיא קוֹשֶׁרֶת עוֹלָם הַתַּחְתוֹן בָּעֶלְיוֹן, בְּנֹה יוֹתֵר מִבִּינַת כָּל אָדָם, וְהִיא קוֹשֶׁרֶת עוֹלָם הַתַּחְתוֹן בָּעֻלְיוֹן, כְּמוֹ הַפָּרְבָּן. וְלֹא תִשְׁתַּנֶּה ח״ו עַד בִּיאַת הַגּוֹאֵל בב״א, כִּי אָז לֹא יִצְטְרְכוּ לְתְפַלַת תְּקַע בְּשׁוֹפָר, וְהָבֵּן. [וע׳ נפש החיים שער ב׳ פרק יִבְּטְרֹכוּ לְתְפָלַת תְּקַע בְּשׁוֹפָר, וְהָבֵּן. [וע׳ נפש החיים שער ב׳ פרק

And behold, in our many sins, our 'service' is completely in Tefilla in the place of sacrifices and meal offerings. The matters [of Tefilla] stand at the highest point of the world. Every word reaches very lofty places, exactly like the sacrifices would. It was for a specific purpose that it was established by 120 elders (Anshei Kenneset HaGedola), among them prophets. Now surely a person at our level would not struggle to establish a prayer requesting all our needs and healing our ailments, so why did we need prophets? Rather, they established it in such a way that they infused in it everything, so that every person would be able to pray according to their understanding.

The underlying principle is that from the day of the establishment of it [the Amida], there were never two identical Tefillot that created the same impression above or reached the same level. Even the Tefilla from today differs from the Tefilla yesterday; yet it is all included in these words.

That is why prophecy was needed for this.

And all intentions and secrets that have been revealed to date are merely a drop in the ocean in comparison to the intent of even the smallest of the 120 of the composing sages, each to the ability of their soul. But truthfully, this [prayer] is higher than the knowledge of humans and it ties the upper and lower worlds like the korban. It will not change until the final redemption.

Ruach Chaim, Avot 1:2

[3"5



The transition from sacrifice to prayer was not a sudden development. A thousand years earlier, in his speech at the dedication of the Temple, King Solomon had emphasized prayer rather than sacrifice (I Kings 8:12–53). Through Isaiah, God had said "My House shall be called a house of prayer for all peoples" (Is. 56:7). The prophet Hosea had said: "Take words with you and return to the LORD... Instead of bulls we will pay [the offering of] our lips" (Hos. 14:3). Sacrifice was the external accompaniment of an inner act of heart and mind: thanksgiving, atonement, and so on. Therefore, though the outer act was no longer possible, the inner act remained. That is how sacrifice turned into prayer.

What had once been two quite different forms of worship now became one. Prayer took on the highly structured character of the sacrificial service, with fixed texts and times. The silence that had accompanied the sacrifice was transmuted into speech. Two traditions – prophetic prayer on the one hand, priestly sacrificial service on the other – merged and became one. That is the remarkable story behind the words, "What is the [sacrificial] service of the heart? This is prayer."

- Koren Sacks Siddur, Introduction page xxi



Identify different parts in the tefilla which you feel express the creative or the rigid aspects we have been discussing:

| RIGID - FROM THE SACRIFICIAL SERVICE | CREATIVE - From the individual |
|--------------------------------------|--------------------------------|
|                                      |                                |
|                                      |                                |
|                                      |                                |
|                                      |                                |
|                                      |                                |
|                                      |                                |
|                                      |                                |
|                                      |                                |
|                                      |                                |
|                                      |                                |