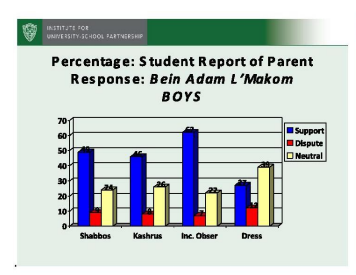
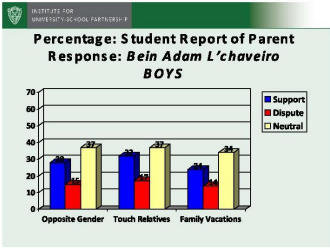


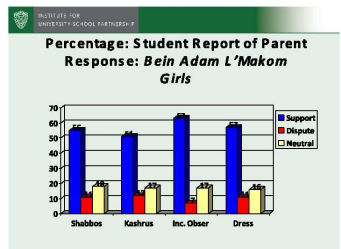
# Navigating Change in My Life: From Knitted Shawls to New Chapters

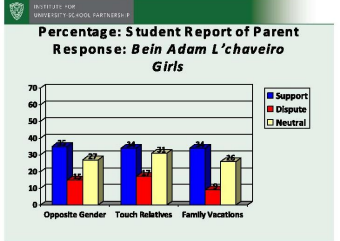


NILI Yarchei Kallah 5777 rbrand@chicagotorah.org









Summary of data from Azrieli Graduate School of Jewish Education and Administration study of the year in Israel

Dr. David Pelcovitz



1. משלי ד: יג

י הַחֲזֵק בַּמּוּסָר אַל־תֶּרֶף נִצְיָהָ כִּי־הֵיא חַיֵּיף:

Hold fast to discipline; do not let go; Keep it; it is your life.

2. גר"א שם

כי היא חייך כי מה שהאדם חי הוא כדי לשבור מה שלא שבר עד הנה אוהו המדם לכן לריך חמיד להתחזק ואם לא יתחזק למה לו חיים:

> 3. הספד על הג"ר חיים הלר זצ"ל מהגרי"ד סולוביציק זצ"ל- "פליטת סופריהם" *דברי הגות והערכה, עמ' 159*

אין חוויית אלקים מצויה בבעלי פרקמטיה. רק הילד מבקיע את כל הגבולות והמצרים, המבדילים את הסופיות מן האין־סוף. רק הילד באמונתו הפשוטה ובהתפעלותו המתיזה ניצוצות יכול לקפוץ קפיצת פלא אל חיק האלקים. "כי נער ישראל ואהבהו" 22. "הבן יקיר לי אפרים אם ילד שעשועים כי מדי דברי בו זכור אזכרנו עוד" 22. ענקי התורה, גאוני ישראל, משהגיעו לתחום האמונה — נהפכו לילדים קטנים, על כל תמימותם, חינם, פשטותם, חלחלת הפחד שלהם, חוויותיהם המשולהבות והתמכרותם להן. בכל מקום שאתה מוצא את גדלותם אתה מוצא גם את ילדותם. מה היה הסבא שלי, ר' חיים, איש בריסק ז מחד גיסא, גדול המחשבה המופשטת, שהכניס שינויי יסוד במיתודולוגיה ההלכית, ר' חיים הגדול; ומאידך גיסא, ילד קטן ורך, שלא יכול לכבול את רגשותיו הגדול; ומאידך גיסא, ילד קטן ורך, שלא יכול לכבול את רגשותיו הרותחים, געגועיו למשהו יפה ונעלה, חלומותיו ותקוותיו; הוא,



#### שמואל א:כ"ח:י"ד

וַיָּאמֶר לָהֹּ מְה־תָּאֱרֹוֹ וַתִּאמֶר אֶישׁ זָקֵן עֹלֶּה וְהָוּא עֹטֶה מְעֵיל וַיַּדַע שָׁאוּל ֹכְּי־שְׁמוּאֵל הוּא וַיִּקְּד אַפָּיִם אַרְצָה וַיִּשְׁתָּחוּ:

What does he look like?" he asked her. "It is an old man coming up," she said, "and he is wrapped in a robe." Then Saul knew that it was Samuel; and he bowed low in homage with his face to the ground.

### רש"י שם

והוא עוטה מעיל . שהיה רגיל ללבוש מעיל , שנאמר ( לעיל ב יט ) : ומעיל קטן תעשה לו אמו ( ובמעילו נקבר , וכן עלה , וכן לעתיד לבא יעמדו בלבושיהם ( תנחומא שם):

5. שמואל א: ב: י"ט

וּמְעֵיל קָטֹן תַּעֲשֶׂה־לָּוֹ אִמֹּוֹ וְהַעַלְתָּה לָוֹ מִיָּמְים וּ יָמֵימָה בְּעֲלוֹתָהּ אֶת־אִישָּׁהּ לִזְבָּח אֶת־זֶבַח הַיָּמִים:

His mother would also make a little robe for him and bring it up to him every year, when she made the pilgrimage with her husband to offer the annual sacrifice.

6. גמרא פסחים נ:

בני ביישן "נהוג דלא הוו אזלין מצור לצידון במעלי שבתא אתו בנייהו קמיה דר' יוחנן אמרו לו אבהתין אפשר להו אנן לא אפשר לן © אמר להו "כבר קיבלו אבותיכם עליהם שנאמר ישמע בני מוסר אביך ואל תטוש תורת אמך:

The residents of Beit She'an were accustomed not to travel from Tyre to market day in Sidon on Shabbat eve. In deference to Shabbat, they adopted a stringency and would not interrupt their Shabbat preparations even for a short sea voyage. Their children came before Rabbi Yoḥanan to request that he repeal this custom. They said to him: Due to their wealth, it was possible for our fathers to earn a living without traveling to the market on Friday; however, it is not possible for us to do so. He said to them: Your fathers already accepted this virtuous custom upon themselves, and it remains in effect for you, as it is stated: "My son, hear your father's rebuke and do not abandon your mother's teaching" (Proverbs 1:8). In addition to adhering to one's father's rebuke, i.e., halakha, one is also required to preserve his mother's teaching, i.e., ancestral customs.

במ"ם בזה באורך אמנם יעוין בשו"ח משיב דבר (מהגאון בעל העמק שאלה ז'ל) חיו"ד כו׳ כ"ב שנשאל בדבר האווזות הגדולים משונים המלויים בימנו באורך לוארם ובגבששית שעל החרשים ומאז זה הרבה שנים שמחדשו ובאו להם ויש עיר א' שנהגו שם מאז ומקדם לאכלם בחזקח אווז ועחה קמו עוררים לחוש להם שמא הם מין אחר ועיי"ש במ"ש גזה וכחב דאם כי אם היה העוף לחוש להם שמא הם מין אחר ועיי"ש במ"ש גזה וכחב דאם כי אם היה העוף לריכין מסירות. אמנם בנידון זה כיון שגבר אוכלין אוחם שם במקום הזה מכבר בחזקח כשרוח אין להחמיר כל זמן באין לנו ראיה להיפך שהוא ממין הטמאים דבע"כ מה שהחמיר הרמ"א להלריך מסורות הוא רק בעוף הצא מחדש לפניט ולא שמענו ממס אבל בעוף שידוע שבבר נהגו לאכלו ויש לו הג' מחדש לפניט ולא שמענו ממס אבל בעוף שידוע שבבר נהגו לאכלו ויש לו הג' מיון לע להסרם ולהיציא לעז על אבוהינו שאכלו עוף עמא ח"ו ע"כ אוכלים אין לע להסרם ולהיציא לעז על אבוהינו שאכלו עוף עמא ח"ו ע"כ אוכלים לא היה מסירות על כשרותם וגם עד היום יש מחמירים ופורשים מהם מ"מ לה היה מסירות על כשרותם וגם עד היום יש מחמירים ופורשים מהם מ"מ להכרם עי"ש באריכות ועי בשו"ח מים בכבר הוחזקו להיחר ואין פולה פה והוא משום שכבר הוחזקו להיחרא ואין פולה פה והוא משום שכבר הוחזקו להיחרא ואין פולה פה והוא משום שכבר הוחזקו להיחרא ואין כא"ח באו"ח מי באריכות ועי בשו"ח מי באר (מש"ב הה"ג מבוקארעבט) סי"



8. שער הכולל, ר' אברהם דוד לבוט

## הקדמה

(לספר שער הכולל)

בספר לקוטי אמרים מהרב המגיד דק"ק מעזריטש כתוב בענין הנוסחאות וז"ל ארז"ל י"ג השתחויות היו במקדש נגד י"ג שערים שנרמזו (ביחזקאל מ"ח) ארז"ל י"ג השתחויות היו במקדש נגד י"ג שערים שנרמזו (ביחזקאל מ"ח) לעתיד אי"ה. שער ראובן וגו' ושער הי"ג הכולל כולם (והוא השער הפונה קדים ועיין שקלים פ"ו מדות דף ל"ה ע"ב כ"ב קכ"ב ע"א) והי"ב שערים הם שער לכל שבט כו' וכנגדן היו השתחויות שהם המשכות כו' והתפלה שיוכל כ"א לעלות לשער שלו כו' והוא כנגד תקון הי"ג ונקה כו'. והנה האריז"ל בהיות נהירין לי' שבילי דרקיעא למד

9. גמ' בבא קמא נט:

הוה סיים מסאני אוכמי וקאי בשוקא דנהרדעא אשכחוהו דבי ריש גלותא וא"ל מאי שנא הני מסאני אמר להו דקא מאבילנא אירושלים אמרו ליה את חשיבת לאיתאבולי אירושלים סבור יוהרא הוה אתיוה וחבשוה Repentance is of the greatest importance; inasmuch as it brings a man nearer to the Shechinah; for it is said: O Israel, return unto the Lord thy God, (Hos. 14. 1); again it is said: Yet have ye not returned unto Me, saith the Lord, (Amos 4. 6.); and it is also said: If thou wilt return, O Israel, saith the Lord, return unto Me, (Jer. 4. 1); meaning, if thou wilt but turn with repentance, thou wilt cleave unto Me. Repentance brings near to God those that were remote from Him. The same man who, but the day before, was despised, condemned, and rejected by God, is now beloved, accepted, a kin and a favorite. And thus we find, that the same expressions, wherewith the Holy One, blessed be He! rejected sinners, were used by Him, when He recalled penitents, individuals as well as multitudes of men; for it is said: And it shall come to pass, that in the place where it was said unto them, Ye are not My people, there it shall be said unto them, Ye are the sons of the living God. (Hos. 2. 10).

גְּדוֹלָה תְּשׁוּבָה שֶׁמְּקְרֶבֶת אֶת הָאָדָם לַשְּׁכִינָה שֶׁנֶאֱמֵר) הושע יד ב" (שוּבָה יִשְׁרָאֵל עַד ה' אֱלֹהֶיךְ". וְנֶאֵמֵר) עְמוֹס ד וַ" (וְלֹא שִׁבְתָּם עְדִי נְאֵם ה'. "וְנֶאֵמֵר) ירמיה ד אַ" (אִם תָּשׁוּב יִשְּׂרָאֵל נְאֵם ה' אֵלִי תָּשׁוּב". כְּלוֹמֵר אִם תַּחֲזֹר בִּתְשׁוּבָה בִּי תִּדְבָּק. הַתְּשׁוּבָה מְקֶרֶבֶת אֶת הַרְחוֹקִים. אָמֶשׁ הָיָה זֶה שָׁנְאוּי לְפְנֵי הַמְּקוֹם מְשַׁקְץ וּמְרָחָק וְתוֹעֵבָה. וְהִיוֹם הוּא אָהוּב וְנָחְמָד קְרוֹב וְיָדִיד. וְכִן אַתָּה מוֹצֵא שֶׁבְּלְשׁוֹן שֶׁהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא מַרְחִיק הַחוֹטְאִים בָּהּ מְקְרֵב אֶת הַשְּׁבִים בִּין יָחִיד בִּין רַבִּים. שֶׁנֶּאֵמֵר) הושע ב אַ" (וְהָיָה בַּמְקוֹם אֲשֶׁר יֵאָמֵר לָהֶם לֹא עַמִּי אַתֶּם יֵאָמֵר לָהֶם בְּנִי אֵל

### .11 גמ' מנחות מד:

תניא א"ר נתו

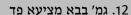
לך כל מצוה קלה שכתובה בתורה שאין מתן שכרה בעה"ז לי ולעה"ב ווא איני יודע כמה צא ולמר ממצות ציצית מעשה באדם אחד שהיה זהיר במצות ציצית שמע שיש זונה בכרכי הים שנוטלת ד' מאות זהוכים בשכרה שיגר לה ארבע מאות זהובים וקבע לה זמן כשהגיע זמנו בא וישב על הפתח נכנסה שפחתה ואמרה לה אותו אדם ששיגר ליך ד' מאות זהוכים בא וישב על הפתח אמרה היא יכנם נכנם הציעה לו ז' ממות שש של כסף ואחת של זהב ובין כל אחת ואחת סולם של כסף ועליונה של זהב עלתה וישבה על גבי עליונה כשהיא ערומה ואף הוא עלה לישב ערום כנגדה באו ד' ציציותיו וטפחו לו על פניו נשמט וישב לו ע"ג קרקע ואף היא נשמטה וישבה ע"ג קרקע אמרה לו גפה של רומי שאיני מניחתך עד שתאמר לי מה מום ראית בי אמר לה העבודה שלא ראיתי אשה יפה כמותך אלא מצוה אחת ציונו ה' אלהינו וציצית שמה וכתיב בה יאני ה' אלהיכם שתי פעמים אני הוא שעתיד ליפרע ואגי הוא שעתיד לשלם שכר עכשיו נדמו עלי כד' עדים אמרה לו איני מניחך עד שתאמר לי מה שמך ומה שם עירך ומה שם רבך ומה שם מדרשך שאתה למד בו תורה כתב ונתן בידה עמרה וחילקה כל נכסיה שליש למלכות ושליש לעניים ושליש נמלה בידה חוץ מאותן מצעות ובאת לבית מדרשו של ר' יו חייא אמרה לו רבי יצוה עלי ויעשוני גיורת אמר לה בתי שמא עיניך נתת באחר מן התלמידים הוציאה כתכ מידה ונתנה לו אמר לה לכי זכי במקחך אותן מצעות שהציעה לו באיסור הציעה לו כהיתר זה מתן שכרו בעה"ז ולעה"ב איני יודע כמה אמר רב

It was taught: R. Nathan said, There is not a single precept in the Torah, even the lightest, whose reward is not enjoyed in this world; and as to its reward in the future world I know not how great it is. Go and learn this from the precept of zizith. Once a man, who was very scrupulous about the precept of zizith, heard of a certain harlot in one of the towns by the sea who accepted four hundred gold [denars] for her hire. He sent her four hundred gold [denars] and appointed a day with her. When the day arrived he came and waited at her door, and her maid came and told her, 'That man who sent you four hundred gold [denars] is here and waiting at the door'; to which she replied 'Let him come in'. When he came in she prepared for him seven beds, six of silver and one of gold; and between one bed and the other there were steps of silver, but the last were of gold. She then went up to the top bed and lay down upon it naked. He too went up after her in his desire to sit naked with her, when all of a sudden the four fringes [of his garment] struck him across the face; whereupon he slipped off and sat upon the ground. She also slipped off and sat upon the ground and said, 'By the Roman Capitol, 4 I will not leave you alone until you tell me what blemish you saw in me. 'By the Temple',5 he replied, 'never have I seen a woman as beautiful as you are; but there is one precept which the Lord our God has commanded us, it is called zizith, and with regard to it the expression 'I am the Lord your God' is twice written,6 signifying, I am He who will exact punishment in the future, and I am He who will give reward in the future. Now [the zizith] appeared to me as four witnesses [testifying against me]'. She said, 'I will not leave you until you tell me your name, the name of your town, the name of your teacher, the name of your school in which you study the Torah'. He wrote all this down and handed it to her. Thereupon she arose and divided her estate into three parts; one third for the government, one third to be distributed among the poor, and one third she took with her in her hand; the bed clothes, however, she retained. She then came to the Beth Hamidrash of R. Hiyya, and said to him, 'Master, give instructions about me that they make me a proselyte'. 'My daughter', he replied; 'perhaps you have set your eyes on one of the disciples?' She thereupon took out the script and handed it to him. 'Go', said he 'and enjoy your acquisition'. Those very bed-clothes which she had spread for him for an illicit purpose she now spread out for him lawfully. This is the reward [of the precept] in this world; and as for its reward in the future world I know not how great it is. Rab Judah said, A borrowed garment is exempt from zizith for the first

Reish Lakish said: Great is repentance, as the penítent's intentional sins are counted for him as unwitting transgressions, as it is stated: "Return, Israel, to the Lord your God, for you have stumbled in your iniquity" (Hosea 14:2). The Gemara analyzes this: Doesn't "iniquity" mean an intentional sin? Yet the prophet calls it stumbling, implying that one who repents is considered as though he only stumbled accidentally in his transgression. The Gemara asks: Is that so? Dídn't Reish Lakish himself say: Great is repentance, as <u>one's intentional sins are counted for him as merits,</u> as it is stated: "And when the wicked turns from his wickedness, and does that which is lawful and right, he shall live thereby" (Ezekiel 33:19), and all his deeds, even his transgressions, will become praiseworthy? The Gemara reconciles: This is not difficult: Here, when one repents out of love, his sins become like merits; there, when one repents out of fear, his sins are counted as unwitting transgressions.

### :11. גמ' יומא פו:

אמר ריש לקיש גדולה תשובה שזדונות נעשות לו כשגגות שנאמר ישובה ישראל עד ה' אלהיך כי כשלת בעונך הא עון מזיד הוא וקא קרי ליה מכשול איני והאמר ריש לקיש גדולה תשובה שזדונות נעשות לו כזכיות שנאמר יובשוב רשע מרשעתו ועשה משפט וצדקה עליהם יי(חיה) יחיה לא קשיא כאן מאהבה כאן מיראה



Ido Hevroni

A Tale of Two Sinners

יומא חד הוה קא סחי ר' יוחנן בירדנא חזייה ריש לקיש ושוור לירדנא אבתריה אמר ליה חילך לאורייתא אמר ליה שופרך לנשי א"ל אי

הדרת בך יהיבנא לך אחותי דשפירא מינאי קביל עליה בעי למיהדר לאתויי מאניה ולא מצי הדר אקרייה ואתנייה ושוייה גברא רבא יומא חד הוו מפלגי בי מדרשא "הסייף והסכין והפגיון והרומח ומגל יד ומגל קציר מאימתי מקבלין מומאה משעת גמר מלאכתן ומאימתי גמר מלאכתן רבי יוחנן אמר משיצרפם בכבשן ריש לקיש אמר משיצחצחן במים א"ל לסמאה בלסמיותיה ידע אמר ליה ומאי אהגת לי התם רבי קרו לי הכא רבי קרו לי אמר ליה אהגאי לך דאקרבינך תחת כנפי השכינה חלש דעתיה דרבי יוחנן חלש ריש לקיש אתאי אחתיה קא בכיא אמרה ליה עשה בשביל אלמנותי אמר לה יואלמנותיך עלי תבמחו נה נפשיה דר' שמעון בן לקיש והוה קא מצמער ר' יוחנן בתריה מובא אמרו רבנן מאן ליזיל ליתביה לדעתיה ניזיל רבי אלעזר בן פרת דמחדדין שמעתתיה אזל יתיב קמיה כל מילתא דהוה אמר רבי יוחנן אמר ליה תניא דמסייעא לך אמר את כבר לקישא בר לקישא כי הוה אמינא מילתא הוה מקשי לי עשרין וארבע קושייתא ומפריקנא ליה עשרין וארבעה פרוקי וממילא רווחא שמעתא ואת אמרת תניא דמסייע לך אמו לא ידענא דשפיר קאמינא הוה קא אזיל וקרע מאניה וקא בכי ואמר היכא את בר לקישא היכא את בר לקישא ונה קא צוח עד דשף דעתיה [מיניה] בעו רבנן רחמי עליה ונח נפשיה את בר לקישא היכא את בר לקישא והוה קא צוח עד דשף דעתיה (מיניה) בעו רבנן רחמי עליה ונח נפשיה

The Gemara relates: One day, Rabbí Yoḥanan was bathing in the JordanRiver. Reish Lakish saw him and jumped into the Jordan, pursuing him. At that time, Reish Lakish was the leader of a band of marauders. Rabbí Yoḥanan said to Reish Lakish: Your strength is fit for Torah study. Reish Lakish said to him: Your beauty is fit for women. Rabbí Yoḥanan said to him: If you returnto the pursuit of Torah, I will give you my sister in marriage, who is more beautiful than I am. Reish Lakish accepted upon himself to study Torah. Subsequently, Reish Lakish wanted to jump back out of the river to bringback his clothes, but he was unable to return, as he had lost his physical strength as soon as he accepted the responsibility to study Torah upon himself.

Rabbí Yoḥanan taught Reish Lakish Bible, and taught him Mishna, and turned him into a great man. Eventually, Reish Lakish became one of the outstanding Torah scholars of his generation. One day the Sages of the study hall were engaging in a dispute concerning the following baraita: With regard to the sword, the knife, the dagger [vehapigyon], the spear, a hand sickle, and a harvest sickle, from when are they susceptible to ritual impurity? The baraita answers: It is from the time of the completion of their manufacture, which is the halakha with regard to metal vessels in general.

These Sages inquired: And when is the completion of their manufacture? Rabbi Yoḥanan says: It is from when one fires these items in the furnace. Reish Lakish said: It is from when one scours them in water, after they have been fired in the furnace. Rabbi Yoḥanan said to Reish Lakish: A bandit knows about his banditry, i.e., you are an expert in weaponry because you were a bandit in your youth. Reish Lakish said to Rabbi Yoḥanan: What benefit did you provide me by bringing me close to Torah? There, among the bandits, they called me: Leader of the bandits, and here, too, they call me: Leader of the bandits. Rabbi Yoḥanan said to him: I provided benefit to you, as I brought you close to God, under the wings of the Divine Presence.

As a result of the quarrel, Rabbí Yoḥanan was offended, which in turn affected Reish Lakish, who fell ill. Rabbí Yoḥanan's sister, who was Reish Lakish's wife, came crying to Rabbí Yoḥanan, begging that he pray for Reish Lakish's recovery. She said to him: Do this for the sake of my children, so that they should have a father. Rabbí Yoḥanan said to her the verse: "Leave your fatherless children, I will rear them" (Jeremiah 49:11), i.e., I will take care of them. She said to him: Do so for the sake of my widowhood. He said to her the rest of the verse: "And let your widows trust in Me."

ultimately, Rabbi Shimon ben Lakish, Reish Lakish, died. Rabbi Yoḥanan was sorely pained over losing him. The Rabbis said: Who will go to calmRabbi Yoḥanan's mind and comfort him over his loss? They said: Let Rabbi Elazar ben Pedat go, as his statements are sharp, i.e., he is clever and will be able to serve as a substitute for Reish Lakish.

Rabbí Elazar ben Pedat went and sat before Rabbí Yoḥanan. With regard to every matter that Rabbí Yoḥanan would say, Rabbí Elazar ben Pedat would say to him: There is a ruling which is taught in a baraita that supports youropinion. Rabbí Yoḥanan said to him: Are you comparable to the son of Lakish? In my discussions with the son of Lakish, when I would state a matter, he would raise twenty-four difficulties against me in an attempt to disprove my claim, and I would answer him with twenty-four answers, and the halakha by itself would become broadened and clarified. And yet you say to me: There is a ruling which is taught in a baraita that supports your opinion. Do I not know that what I say is good? Being rebutted by Reish Lakish served a purpose; your bringing proof to my statements does not.

Rabbí Yoḥanan went around, rending his clothing, weeping and saying: Where are you, son of Lakish? Where are you, son of Lakish? Rabbí Yoḥanan screamed until his mind was taken from him, i.e., he went insane. The Rabbis prayed and requested for God to have mercy on him and take his soul, and Rabbi Yoḥanan died.

לב האותם ונה האותום החיים שלוא

13. גראי"ה קוק, שמונה קבצים א: ר"מ

לא לור לי היות המונה בתשובה, צריכים להגדיר ביותר את מהותם של הטוב והרע, כדי את החרטה, וזעזוע הרצון מחיוב לשלילה, יפול רק על הרע ולא על הטוב. ועוד יותר, שבריך לברר את הטוב הנמצא בעומק הרע, ולחזק אותו באותו הכח עצמו שבורחים מו הרע, כדי שתהיה התשובה כח פועל לטובה, המהפכת ממש את כל הזדונות