**Why Do We Do That? Dinner Etiquette Pt 1: The “After-Waters”**Adam Friedmann – afriedmann@torontotorah.com

1. **Babylonian Talmud, Brachot 53b**

רבי זוהמאי אומר: כשם שמזוהם פסול לעבודה - כך ידים מזוהמות פסולות לברכה… דאמר רב יהודה אמר רב, ואמרי לה במתניתא תנא: והתקדשתם - אלו מים ראשונים, והייתם קדשים - אלו מים אחרונים, כי קדוש - זה שמן, אני ה' אלהיכם - זו ברכה.

Rabbi Zuhamai said, “just as filth disqualifies one to perform the Temple service, so too do filthy hands disqualify one to recite a blessing. Rabbi Nachman son it Yitzchak said…Rabbi Yehuda said in the name of Rav and some say it was taught in a *beraita*: “you shall sanctify yourselves” – these are the forewaters, “and you shall be sanctified” – these are the after-waters, “because sanctified” – this is oil, “am I Hashem your G-d” – this is a blessing.

1. **Ibid, Chulin 105a-b**

אמר רב אידי בר אבין אמר רב יצחק בר אשיין: מים ראשונים - מצוה, ואחרונים - חובה...אמר רב יהודה בריה דרבי חייא: מפני מה אמרו מים אחרונים חובה - שמלח סדומית יש, שמסמא את העינים. אמר אביי: ומשתכח כי קורטא בכורא.

Rav Idi the son of Avin said in the name of Rabi Yitzchak son of Ashyan: Fore-waters are a commandment, and after-waters are an obligation…Rabbi Yehuda Son of Rabi Chiya said, “Why did they say that after-waters are an obligation? – Because there is Sodom salt, which blinds the eyes. Abayey said, “there is only a *kort* found in a *kora*”

1. **Rashi, Chulin 105b**

שמלח סדומית יש - ואמרו חכמים על כל אכילתך אכול מלח וכיון דנגע במלח כי הדר יהיב ידו אעינים מסמא להו ולפיכך צריך לנטלן.

Because there is Sodom Salt – and the Sages said, “eat salt with whatever you eat.” And since he touched the salt when he subsequently puts his hands in his eyes he may blind himself. Therefore he must wash them.

1. **Tosfot, Chulin 105a**

בברכות בסוף פרק אלו דברים (דף נג: ושם) דריש תרווייהו מקרא מוהתקדשתם אלו מים ראשונים והייתם קדושים אלו מים אחרונים ואסמכתא בעלמא הוא דהא טעמא דמים אחרונים הוי משום מלח סדומית כדאמר בסמוך ואנו לפי שאין מלח סדומית מצוי בינינו לא נהגו במים אחרונים

In *Brachot* they learned both from verses: “you shall become sanctified” these are the fore-waters, “you shall be holy” these are the after-waters. These are just loose supports because the real reason for after-waters is Sodom salt as we will say shortly. And since we do not find Sodom salt in our surroundings we do maintain the practice of after-waters.

1. **Rabenu Yonah, Commentary to the Rif, Brachot 40a**

אבל מתוך מה שכתב רב אחא משבחא גאון ז"ל למדנו עיקר דבר זה דמאי דאמרי' הכא שהוא מצוה משום קדושה אינו אומר אלא על המברך דכיון שמזכיר את השם צריך שיטול ידיו קודם שיברך אבל נטילת האחרים אינם משום קדושה אלא מפני הסכנה בלבד

But from that which Rav Acha Meshavcha Gaon taught us the fundamental understanding of this matter is as follows. What is stated here that there is a mitzvah because of sanctifying [the hands] is said only regarding the one making the blessings. Since he is saying the name of G-d he must wash his hands before making the blessings. But the obligation for the others to wash their hands is not because of sanctifying, rather it’s because of danger.

1. **Rif, Chulin, 37b**

ואפילו אם לא אכל מלח קבעו רבנן חובה משום [דף ק"ו ע"א] דמים ראשונים האכילו בשר חזיר מים אחרונים הרגו את הנפש וכו':

Even if one is not eating salt, the Rabbis established an obligation because of: “Fore-waters caused him to eat pork, and after-waters caused him to die.

1. **Shulchan Aruch, Orach Chayim, 181:1**

מים אחרונים, חובה. After-waters are an obligation.

1. **Darchei Moshe, Orach Chayim, 181**

מיהו המנהג כדברי התוספות (נג: ד"ה והייתם): However, the common practice is to follow *Tosfot*.

1. **Magen Avraham, 181**

וצריך ליטול - משמע בטור דוקא המברך ומיהו המקובלים כתבו דכל אדם יזהר במים אחרונים

One must wash – The Tur implies this is only the one who is reciting the blessings. However the Kabbalists wrote that everyone must be careful to use after-waters.

1. **Kaf Ha-Chayim (Sofer), 181:1**

The holy Zohar (parshat Termuah) has revealed the secret of the after-waters. He wrote as follows: After a person has eaten and enjoyed he needs to give some of the leftovers to “that side.” And what is it (i.e. that he gives)? The after-waters. The filth of his hands needs to be given to “that side” as a portion, because he needs it. This is certainly an obligation which lives in the place of obligations. And it is incumbent upon people to give him this portion.

1. **Halichot Bat Yisrael, p58**

This is what Rabbi Shlomo Zalman Auerbach told me. He added as well that it is possible that the reason that women are not careful to wash is because they rely on the story in the Talmud where after-waters caused a woman to be divorced and even caused someone’s death. Because of this they do not accept upon themselves [the obligation of] this washing. But in his (i.e. R Auerbach’s) opinion, there is nothing to rely on, and in a place where men wash – women should also do this.

1. **Shulchan Aruch, Orach Chayim, 181**

א"צ ליטול אלא עד פרק שני של אצבעות. One need only wash until the second knuckle of his fingers.

1. **Mishnah Berurah, 181:10**

שלמעלה משני פרקי אצבעות אין מגיע לכלוך המאכל [ומן אצבע האגודל צריך ליטול פרק ראשון] ואם היה המאכל מגיע מכאן ואילך צריך רחיצה גם למעלה [א"ר בשם כלבו] ועיין בבה"ל. ורע עלי המעשה שראיתי שיש אנשים אשר המה זהירים בנטילת מים האחרונים אבל אינם יוצאים חובת הדין כלל וכלל דאינם נותנים כ"א איזה טיפים מים על ראשי האצבעות עד אשר אפילו עד סוף פרק הראשון אינה מגעת ולפעמים יוצאים בנגיעה בעלמא במים וידיהם נשארים מטונפות מזוהמת המאכל כבראשונה ובאמת מן הדין צריך לרחוץ לפחות עד סוף שני פרקי אצבעות וכנ"ל:

Because filth from food does not generally reach above the send knuckle [and on the thumb one must wash until the first knuckle]. If the food did reach above this point one should wash above [the second knuckle] as well. I have been very troubled from seeing people who are careful to use after-waters but they do not fulfill the obligation of the law at all because they only put a few drops of water on the their fingertips which don’t even reach the first knuckle. Sometimes they attempt to fulfill the requirement by just touching the water and their hands remain as dirty and filthy from the food as they were initially. The truth is that fundamentally one must wash at least until the second knuckle.

1. **Shulchan Aruch, Ibid.**

מים אחרונים אין נוטלים על גבי קרקע אלא בכלי, מפני רוח רעה ששורה עליהם; ואם אין לו כלי, נוטל ע"ג עצים דקים וכיוצא בהן.

One should not wash after-waters over the ground but into a vessel because of a bad spirit which rests upon them; if one does not have a vessel he should wash over small sticks or something similar.

אם המסובין רבים, עד חמשה מתחילין מן המברך; ואם הם יותר, מתחילין מן הקטן ונוטלין דרך ישיבתן, ואין מכבדין זה את זה ליטול עד שמגיעין לחמשה האחרונים, וכיון שלא נשארו אלא חמשה שלא נטלו, מתחילין מן המברך.

If there are several people eating together: Up until five people they should begin washing from the one who will bless. If there are more (than five) they should begin from the least of them and continue based on seating, they do not honor each other with washing, until there are five left. And once there are five left who haven’t washed, they begin from the one who blesses.

משנה ברורה סימן קפא

(כד) קודם בהמ"ז - וצריך ליזהר שלא להפסיק בין הנטילה לבהמ"ז אפילו בד"ת:

Before *Birkat Hamazon* – One should be careful not to have interruptions between washing and *birkat hamazon* even words of Torah.

**Fig 1: Mayim Acharonim Set**

