# Ramban's Critique of C. S. Lewis

בס"ד

Ray Lichtenstein & the Lubavitcher Rebbe on Kabbolas Hatorah



"I am a little pencil in the hand of a writing God who is sending a love letter to the world."

- Mother Teresa

### 1. שמות יט, יח – Exodus 19:18

וְהַר סִינֵי עָשַׁן כַּלּוֹ מִּפְנִּי אֲשֶׁר יָרַד עָלַיו ה' בָּאֲשׁ וַיַּעַל עֲשָׁנוֹ בְּעֲשֶׁן הַכָּבִשָּׁן וַיַּחֵרֵד כַּלֹּהָהָר מִאָּד:

And the entire Mount Sinai smoked because the Lord had descended upon it in fire, and its smoke ascended like the smoke of the kiln, and the entire mountain quaked violently.



# 2. מחזור ראש השנה: שופרות – Rosh Hashanah Liturgy: Shofaros

אַתָּה נְגְלֶיתָ בַּצְנַן כְּבוֹדֶךְּ עַל עַם קָדְשֶׁךְ <u>לְדבֵּר עַמְּם</u>. מִן הַשָּׁמִיִם <u>הּשְּׁמעָתִּם קּוֹלְךְּ</u> וְנְגְלֵיתָ עֲלֵיהֶם בְּעַרְפְלֵי טְהַר. גַּם (כָּל) הָעוֹלֶם כַּלוֹ חָל מִפָּנָיךְּ וּבְרִיּוֹת בְּרֵאשִׁית חָרְדוּ מִמֶּךְ בְּהִגֶּלוֹתְךְּ מַלְכָּנוּ עַל־הַר סִינִי **לַלְמֵד לְעַמְךְ תּוֹרָה וּמִצְווֹת**. וַתִּשְׁמִיעֵם אֶת הוד קוֹלֶךְ **וַדְבָּרוֹת קִדְשָׁךְ מַלְהַבּוֹת אֲש**ׁ.

You were revealed in Your cloud of glory to Your holy people <u>to speak to them</u>. From the heavens, <u>You let them hear Your voice</u>, and revealed Yourself to them in pure clouds. So too, the entire world quivered before You, and the works of creation trembled before You, when You, our King revealed Yourself upon Mount Sinai <u>to teach Your people Torah and mitzvos</u>. You let them hear the majestic splendor of Your voice, and <u>Your holy words from flames of fire</u>.



Tzvi Benoff Riverdale Jewish Center 1

# 3. בראשית רבה ח, ב – Breishis Rabbah 8:2

אָמֵר רַבִּי שִׁמְעוֹן בֶּן לָקִישׁ שְׁנֵי אֲלָפִים שָׁנָה קָדְמָה הַתּוֹרָה לִבְרִיָּתוֹ שֶׁל עוֹלָם, הֲדָא הוּא דְכְתִיב (משלי ח, ל) וָאֶהְיָה אֶצְלוֹ אָמוֹן וָאֶהְיָה שַׁעֲשׁוּעִים יִוֹם וְ יֻוֹם מְשַׂחֶקֶת לְפָנָיו בְּכַל־עֵת

Rabbi Shimon ben Lakish said that the Torah preceded the creation of the world by 2000 years as it says (Proverbs 8:30) "I was with Him as a confidant, A source of delight every day, Rejoicing before Him at all times."

### 4. The Lion, The Witch, & The Wardrobe (C. S. Lewis) Ch. 15

"It means," said Aslan, "that though the Witch knew the Deep Magic, there is a magic deeper still which she did not know. Her knowledge goes back only to the dawn of Time. But if she could have looked a little further back, into the stillness and the darkness before Time dawned, she would have read there a different incantation. She would have known that when a willing victim who had committed no



treachery was killed in a traitor's stead, the Table would crack and Death itself would start working backwards.

### 5. מזרחי בראשית יז, כה - Rabbi Eliyahu Mizrachi Genesis 17:25

מצות מילה לא קיימה עד שנצטווה בה, משום דיודע היה שעתיד להצטוות עליה, ואז יהיה מצווה ועושה

[Avraham] did not fulfill the mitzvah of circumcision until he was commanded to because he knew that he would ultimately be commanded to do so, thereby fulfilling [the mitzvah] as one who is "commanded."



# 6. קידושין לא. - <u>Kiddushin 31a</u>

And if one who is not commanded to do a mitzvah [is given such great reward for doing it], then one who is obligated and performs a mitzvah will be given an exponentially greater reward. For Rabbi Chiya said, "Greater is one who is obligated to perform a mitzvah and does it, than one who is isn't obligated and [voluntarily] performs it."

Rabbi Yosef said, "Initially I used to say, 'I will make a feast for whoever says the halachah is like Rabbi Yehuda who says that a blind person is exempt from mitzvos.' Now that I have heard that Rabbi

ומה מי שאינו מצווה ועושה - כך, מצווה ועושה עאכו"כ, דאר"ח: גדול מצווה ועושה ממי שאינו מצווה ועושה.

אמר רב יוסף: מריש ה"א, מאן דהוה אמר לי הלכה כר"י, דאמר: סומא פטור מן המצות, עבידנא יומא טבא לרבנן, דהא לא מיפקידנא והא עבידנא, השתא Chanina says that greater is one who is obligated to perform a mitzvah and does it, than one who isn't obligated and [nevertheless] performs it, I will make a feast for whoever says the halacha does not follow Rabbi Yehuda."

דשמעיתא להא דא"ר חנינא: גדול מצווה ועושה יותר ממי שאינו מצווה ועושה, אדרבה, מאן דאמר לי דאין הלכה כרבי יהודה, עבידנא יומא טבא לרבנן.

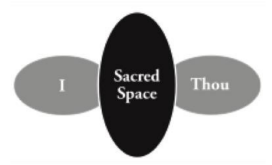
### 7. הידושי הריטב"א קידושין לא. – Ritva Kiddushin 31a

ורבינו הגדול ז"ל פירש שהמצות אינן להנאת האל יתברך המצוה אלא לזכותינו ,ומי שהוא מצווה קיים גזירת המלד ולפיכך שכרו מרובה יותר מזה שלא קיים מצות המלך, מכל מקום אף הוא ראוי לקבל שכר שהרי מטוב לבב וחסידות הכניס עצמו לעשות מצות השם יתברך

Our great teacher [Nachmanides] explained that mitzvos are not for the benefit of God, but for our merit. As such, one who is commanded [to do a mitzvah] is fulfilling the decree of the king and thus receives more reward than one who has not. Nevertheless, even one [who voluntarily fulfills mitzvos] receives reward, for out of the goodness of their heart and their desire to go above and beyond, they have taken it upon themselves to fulfill Hashem's mitzvos.

# 8. "Communal Governance, Lay and Rabbinic: An Overview" (Rav Aharon Lichtenstein) Rabbinic and Lay Communal Authority Ch. 2

The concept of mitzvah, our stance vis-à-vis the Ribbono
Shel Olam as commanded beings, as sons and servants both,
lies at the epicenter of Jewish existence. Not only do we
glorify servile fealty to divine orders but following Hazal, and
in the face of intuited common morality we revel in the
contention that action in response to the halakhic call is
superior to the same act voluntarily undertaken. Gadol ha-



metzuveh ve-osseh. And this, presumably, not or, not only because, as some rishonim held, it assures a more conscientious implementation, but because, over and above the practical result, the halakhic charge renders the act intrinsically and qualitatively superior, inasmuch as it engages the agent in a dialogic encounter with his Master.

# 9. By His Light (Rav Aharon Lichtenstein) Ch. 3

Presumably, one who is eino metzuveh ve-oseh, who is not commanded but nevertheless performs, acts in accordance with his personal inclination and therefore attains more self-fulfillment than one who is simply commanded, "Do this!" No one asks the commanded individual whether he likes what he is doing. Yet Chazal said, "Gadol ha-metzuveh ve-oseh," thus placing at the center or even at the apex of our spiritual lives the sense of being called and commanded. This is what religious existence in general is about... The concept of mitzva presupposes an encounter between someone who issues

a command and someone who receives it. This is one sense of the term mitzva: the act and the experience of God issuing the command and man absorbing it.

### 10. מנחות מג: - Menachos 43b

בשעה שנכנס דוד לבית המרחץ וראה עצמו עומד ערום אמר אוי לי שאעמוד ערום בלא מצוה וכיון שנזכר במילה שבבשרו נתיישבה דעתו

When David entered the bathhouse and saw himself standing naked, he said: Woe to me that that I stand naked without any mitzva. But once he remembered the circumcision that was in his flesh his mind was put at ease.



### 11. שו"ת מהר"ה אור זרוע סימן יא – Responsa Maharach Or Zarua 11

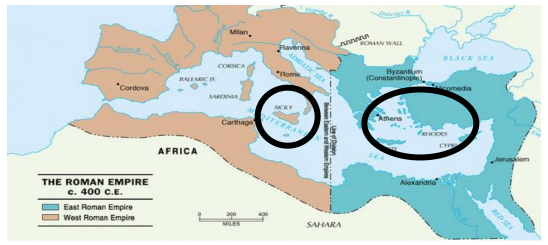
עיקר מצוותן אינו העשייה, אלא שהמילה חתומה בבשרו

The essence of the mitzvah is not the act [of circumcision], but rather [the state of being] that the circumcision should be a [perpetual] sign on his body

#### 12. מדרש תנחומא וארא טו – Tanchuma Vaera אונדי – Tanchuma Vaera אונדי –

אף על פי שגזר הקב"ה: השמים שמים לה' והארץ נתן לבני אדם . למה הדבר דומה? למלך שגזר: בני רומי לא ירדו לסוריא ובני סוריא לא יעלו לרומי. כך כשברא הקב"ה את עולמו גזר ואמר: השמים שמים לה' והארץ נתן לבני אדם. כשבקש ליתן את התורה בטל את הגזרה ראשונה ואמר: התחתונים יעלו לעליונים ועליונים ירדו לתחתונים ואני המתחיל: וירד ה' על הר סיני, ואל משה אמר עלה אל ה'

Even though Hashem decreed that "the heavens are Hashem's heavens and the earth He gave to humanity." To what analogy is this similar? To a king who decrees, saying "Romans shall not descend to Syria and Syrians shall not ascend to Rome." <u>Likewise, when Hashem created the universe, He decreed, saying: "the heavens are Hashem's heavens and the earth He gave to humanity." When He desired to give the Torah He nullified this original decree. He said: "the lower [realms] shall ascend to the higher, and the higher shall descend to the lower; and I am the one who initiated [this]." As it</u>



is written: "And Hashem descended upon Mt. Sinai." And it is written: "And to Moshe He said 'ascend to Hashem'."

### 13. לקוטי שיחות חלק א' – Likkutei Sichos vol. 1 (excerpts)

The answer [why Avraham refrained from circumcising himself can be understood] based on the well-known explanation of the paradigm shift in mitzvos following Matan Torah from what the Avos did before. Before Matan Torah, there was the edict that "Romans shall not descend to Syria and Syrians could not ascend to Rome." This means that there was no connection between physicality and spirituality. At Matan Torah, this edict was abolished, thereby creating the possibility for the unification of the physical and spiritual. Matan Torah established the with the fulfillment of mitzvos with physical objects, the objects themselves were transformed into something holy.

התירוץ הוא על פי הידוע בהסברת החידוש שבמתן תורה לגבי המצוות שקיימו האבות לפני זה. לפני מתן־ תורה היתה בתקפה גזירת "בני רומי לא ירדו לסוריא ובני סוריא לא יעלו לרומי", היינו שלא יהיה כל קשר בין גשמיות לרוחניות, ואילו במתן תורה נתבטלה הגזירה וניתנה האפשרות לחיבור הגשמיות והרוחניות. מתן תורה חידש שבקיום מצווה באמצעות חפץ גשמי -נעשה הגשמי עצמו לדבר קדוש.

The mitzvos that the Avos fulfilled, even though they were also done with physical objects, were not imbued [with holiness] and remained in their initial state of physicality. But with the fulfillment of mitzvos after Matan Torah, the physical objects themselves became holy. Therefore, the holiness remained even after the mitzvah was completed. The reason for this is that the fulfillment of the mitzvos by the Avos came from their own volition. Therefore, they did not have the ability to imbue the physical with spiritual – like mitzvos after Matan Torah.

המצוות שקיימו האבות, אף שנעשו באמצעות חפצים גשמיים - לא היתה להן כל השפעה על הגשמי עצמו, והוא נשאר בחומריותו כמקודם. קיום המצוות לאחר מתן תורה – עושה את הגשמי עצמו לקדוש. ולכן חלה עליו קדושה אף לאחר שנעשתה מצוותו. טעם הדבר הוא, משום שקיום המצוות על-ידי האבות היה בכוח עצמם, ולכן לא היה בהם היכולת להחדיר קדושה בגשמי – כפעולת המצוות לאחרי מתן תורה.

[However,] as a sign (and empowerment) for their descendants, the Avos were given one mitzvah modeled after what would occur after Matan Torah – circumcision – to transform the physical into something spiritual, whose transcendence would endure after the act was competed... Therefore, Avraham waited to fulfill the mitzvah of circumcision until after he was commanded to do so by Hashem.

הרי, "מעשה אבות סימן (ונתינת כוח) לבנים", ניתנה לאבות מצווה אחת בדוגמת המצוות שלאחר מתך תורה, והיא מצוות מילה, ההופכת את הגשמי - לקדוש, וקדושת המצוות שורה גם לאחר קיומה, בדומה למצוות שלאחר מתן תורה... <u>ולכן</u> המתין אברהם אבינו בקיום מצוות מילה עד שנצטווה מהקב"ה לעשותה

# 14. אמונה והבטחון לרמב"ן פרק ו - Emunah and Bitachon (Ramban) Ch. 6

קודם מעמד הר סיני היו כל המראות מתעוררות מעצמן מלמעלה לפי שלא היה כח לאותן הדורות לעלות אלא שהם מוכנים לקבל כח השכינה, לפי שלא נצטוו בני נח אלא על ז' מצות עד שבא אברהם ונצטוה על המילה. ואע"פ שקיים אברהם אברהם השכינה, לפי שלא נצטוו בני נח אלא על ז' מצות עד שבא אברהם ונצטוה על המילה. ואע"פ שקים אברהם אבינו כל התורה... מכל מקום גדול המצווה ועושה ממי שאינו מצווה ועושה.

Before receiving the Torah at Sinai, all visions [of the divine] were catalyzed on their own from above because those generations lacked the strength to ascend; they only had the ability to receive the Divine Presence because the children of Noach were only given seven mitzvos until Avraham was given the mitzvah of circumcision. And even though Avraham fulfilled the entire Torah... nevertheless, greater is one who is commanded than one who is not.

ואל תחשוב כי מעלתו של אברהם אבינו היתה גדולה כל כך לפני המקום מצד שקיים כל התורה, שאם בשביל כך היתה, נמצאת אומר גדול מי שאינו מצווה ועושה ממי שמצווה ועושה. שהרי אי אפשר שלא היה בישראל מי שקיים כל התורה באחד מכל הדורות, שכבר היו בהן שמתו בעטיו של נחש. אבל חיבתו היתה לפני המקום לפי שעמד בעשרה כל התורה באחד מכל הדורות, שכבר היו בהן שמתו בעטיו של נחש. אבל חיבתו היתה לפני המקום לפי שעמד בעשרה נסיונות.

And do not think that Avraham's greatness in the eyes of G-d lay in his fulfillment of the entire Torah. For if that were the case, then someone who fulfills something even though they are not commanded should be greater than someone who is. Rather, God cherished Avraham because he withstood the Ten Tests [that he was commanded in].

### 15. שם משמואל בהעלותך - Shem Mishmuel Beha'aloscha

הטעם דגדול המצווה ועושה ממי שאינו מצווה ועושה עפ"י דברי קדשו של כ"ק אבי אדומו"ר זצללה"ה שמה שבו"ד פועל במצוותיו כ"כ הוא משום שהוא שליח הש"י ושלוחו של אדם כמותו והרי הוא כאילו הש"י בעצמו הוא עושה המצוה, עכ"ד. וזה יצדק רק במצווה ועושה, אבל לא באינו מצווה אלא שעושה מעצמו



The reason why "Greater is one who is obligated to perform
a mitzvah and does it, than one who is isn't obligated and [voluntarily] performs it" is, as my father
explained, the ability for physical, mortal beings to perform mitzvos is because they are a messenger
of Hashem. And because of the legal principle that "an agent is like the principal," humanity
becomes like God Himself, and it is as if God Himself performs the mitzvos. And this is only possible
with someone who is commanded to perform mitzvos and not voluntarily.

