1. Pesachim 108b-109a

אֵלָּא מְחַלְּקִין לָהֶן קְלָיוֹת וֶאֱגוֹזִין בְּעֶרֶב פֶּסַח, כְּדֵי שֶׁלֹּא יִשְׁנוּ, וְיִשְׁאֲלוּ. אָמְרוּ עָלָיו עַל רִבִּי עֲקִיבָא, שֶׁהָיָה מְחַלֵּק קְלָיוֹת וֶאֱגוֹזִין לַתִּינוֹקוֹת בְּעֶרֶב פֶּסַח, כְּדֵי שֶׁלֹּא יִשְׁנוּ, וְיִשְׁאֲלוּ. תַּנְיָא: רִבִּי אֱלִיעֶזֶר אוֹמֵר: חוֹטְפִין מַצּוֹת בְּלֵילֵי פְסָחִים, בִּשְׁבִיל תִּינוֹקוֹת שֶׁלֹּא יִשְׁנוּ.

One distributes to children roasted grains and nuts on Passover eve, so that they will not sleep and so they will ask. They said about Rabbi Akiva that he would distribute roasted grains and nuts to children on Passover eve, so that they would not sleep and so they would ask. It was taught in a *baraita* that Rabbi Eliezer says: One grabs the *matzot* on the nights of Passover on account of the children, so they will not sleep.

1. Passover Haggadah

בְּכָל דּוֹר וָדוֹר חַיָּב אָדָם לִרְאוֹת אֶת עַצְמוֹ כְּאִלּוּ הוּא יָצָא מִמִּצְרַיִם

In every generation one must see oneself as if s/he left Egypt

1. Mishna Torah, Laws of Chametz and Mataza 7:6 (Moses Maimonides, 12th century, Spain)

בְּכָל דּוֹר וָדוֹר חַיָּב אָדָם לְהַרְאוֹת אֶת עַצְמוֹ כְּאִלּוּ הוּא בְּעַצְמוֹ יָצָא עַתָּה מִשִּׁעְבּוּד מִצְרַיִם

In every generation, one must show him or herself as if s/he personally has come out now from the subjugation of Egypt.

**So the children should ask**

1. Commentary of Rashbam to Pesachim 109a (Rabbi Shmuel ben Meir, 12th century, France)

חוטפין מצה – מגביהין את הקערה בשביל תינוקות שישאלו ואית דמפרשי חוטפין מצה אוכלין מהר

They grab the matza – they remove the seder plate so that the children should ask and there are those who say that they eat quickly.

1. Aruch Hashulchan Orach Chaim 472:2 (Rabbi Yechiel Michel Epstein, 19th century, Belarus)

וזהו המנהג שהתינוקות חוטפין האפיקומן מתחת הכר

This is the origin of the practice that the children grab the afikomen from under the pillow

1. Mishna Torah, Laws of Chametz and Matza 7:3

וְצָרִיךְ לַעֲשׂוֹת שִׁנּוּי בַּלַּיְלָה הַזֶּה כְּדֵי שֶׁיִּרְאוּ הַבָּנִים וְיִשְׁאֲלוּ וְיֹאמְרוּ מַה נִּשְׁתַּנָּה הַלַּיְלָה הַזֶּה מִכָּל הַלֵּילוֹת עַד שֶׁיָּשִׁיב לָהֶם וְיֹאמַר לָהֶם כָּךְ וְכָךְ אֵרַע וְכָךְ וְכָךְ הָיָה.

He should make changes on this night so that the children will see and will [be motivated to] ask: "Why is this night different from all other nights?" until he replies to them: "This and this occurred; this and this took place."

וְכֵיצַד מְשַׁנֶּה. מְחַלֵּק לָהֶם קְלָיוֹת וֶאֱגוֹזִים וְעוֹקְרִים הַשֻּׁלְחָן מִלִּפְנֵיהֶם קֹדֶם שֶׁיֹּאכְלוּ וְחוֹטְפִין מַצָּה זֶה מִיַּד זֶה וְכַיּוֹצֵא בִּדְבָרִים הָאֵלּוּ.

What changes should be made? He should give them roasted seeds and nuts; the table should be taken away before they eat; matzot should be snatched from each other and the like.

1. https://jewishaction.com/family/parenting/making\_a\_kid-friendly\_seder/

Keep your children engaged with different activities throughout the Seder. Create a bingo board. Each child can get a different bingo board at the start of the Seder with words (or pictures for those too young to read) mentioned throughout the Seder. Give out candy to be placed on the board when the word is mentioned. When your child fills the board, he gets to eat the candy! Involve the older children by asking them to make the bingo boards.

1. Passover Haggadah

חָכָם מָה הוּא אוֹמֵר... רָשָׁע מָה הוּא אוֹמֵר... תָּם מָה הוּא אוֹמֵר... וְשֶׁאֵינוֹ יוֹדֵעַ לִשְׁאוֹל

The wise one, what does he say… the wicked one, what does he say… the simple one, what does he say… **and** the one who does not know how to ask.

1. Rabbi Ephraim Yawitz, https://ohr.edu/holidays/pesach/haggadah\_and\_seder/806

The Chida adds: When introducing the fourth son The Haggadah uses the word "and." This teaches us that even if someone has other sons that fit into the first three categories, he should also pay attention to the one who does not know how to ask. This is an important lesson for those who are tempted to make the Haggadah an intellectual display which goes over the head of the youngest or least knowledgeable.

**Meaningful for Us**

1. Kaf HaChaim Orach Chaim 473:123 (Rabbi Yaakov Chaim Sofer, 20th century, Baghdad/Israel)

ויש נוהגין להשים האפיקומן צרור במפה על כתפיהם זכר ליציאת מצרים... וכשרוצה לאכול יוציאה כמו שהיא בתוך המפה וישלשל לאחוריו וילך כמו ד' אמות ויאמר כך היו אבותינו הולכים משארותם צרורות בשמלותם...

Some have the practice of bundling the afikomen in a cloth and putting it on their shoulders to remember the Exodus… And when you want to eat, take it as it is, hang it over your shoulder and walk four cubits and say: “This is how our ancestors walked with their provisions wrapped in their clothes…

ומנהגי ליקח מקל בידי ומנעלי ברגלי ולומר וככה תאכלו אותו מתניכם חגורים נעליכם ברגליכם ומקלכם בידכם ואכלתם אותו בחפזון פסח הוא לה' ולכן אני נוהג שלא להפשיט האזור בליל פסח עד אחר אפיקומן...

[another opinion writes] “My practice is to take my walking stick in my hand and my shoes on my feet and as a reference to the Torah when it instructs, “This is how you shall eat it: your loins girded, your sandals on your feet, and your staff in your hand; and you shall eat it hurriedly…” Therefore, my practice is not to loosen my belt on Pesach night until after eating the afikomen…

ומנהגינו לכרוך אותו במפה ולקשרו בכתף התינוק ואח"כ אומרים הא לחמא עניא וכו' ואח"כ הולך התינוק ודופק על הדלת ואומרים לו מי אתה ואומר ישראל ומאין באתה ואומר ממצרים ולאן אתה הולך ואומר לירושלים ומה אתה נושא ואומר מצה ואח"כ בא לפני המסובים וקורא מה נשתנה וכו'...

And our practice is to wrap the matza in a cloth and tie it to a child’s shoulder and then we say “This is the bread of affliction” and then the child goes and knocks on the door and we ask him, “Who are you?” and he says, “an Israelite!” “From where are you coming?” “From Egypt!” “To where are you going?” “To Jerusalem!” “And what are you carrying?” “Matzah!” and then he goes to the table and reads the Mah Nishtana…

1. Rabbi Naftali Zvi Yehuda Berlin, Hagada Imrei Shefer (Rabbi Naftali Zvi Yehuda Berlin, 19th century, Russia)

ומזה הטעם נוהגים ללבוש את הקיט"ל... הטעם דאכילת פסח היא משולחן גבוה קאכיל... ואם כן יש לאכול את הפסח באימה וביראה... וכמו שאוכל על שולחן המלך – שאינו לובש בגדי אכילה כמו שאוכל בביתו. ובהיותנו בירושלים בזמן אכילת פסחים היה הבגד החשוב... בגד פשתן לבן... משום הכי אנו לובשים בגד פשתן לבן והוא קיט"ל.

For this reason we have the practice to wear a kittel… and the reason is because eating the Pascal offering is like eating from the High Table… and therefore, one should eat the Pascal offering with fear and trepidation… just as one eats at the king’s table – one does not wear regular eating clothes like one does at home. And when we were in Jerusalem and eating the Pascal offering the nicest clothing… was a white linen tunic… for this reason we wear white linen tunics, which is a kittel.

1. https://he.chabad.org/library/article\_cdo/aid/1501640

שנה אחת סעדתי בליל הסדר יחד עם כמה יהודים יוצאי איראן. הם סיפרו לי על מנהג מיוחד שהם מקיימים בליל הסדר: בעת אמירת/שירת ה'דיינו', הם נוטלים בצלים (או חגורות) ומרביצים אחד לשני.

One time I had a Seder with some Iranian Jews. They told me about a special practice they have – when they sing dayyenu, the take scallions (or belts) and hit each other.

1. Yalkut Yosef, Vol 13, page 398 (Rabbi Ovadia Yosef, 20th century, Israel)

יש נוהגים לומר ברכת "אשר גאלנו" גם בלשון ערבי אחר שאמרוה בלשון הקודש. ונכון שלא יעשו כן מחשש ברכה לבטלה שהרי כבר יצאו ידי חובה בראשונה. ומיהו אין למחות בחוזק יד באלה הנוהגים לתרגם ברכה זו בלי הזכרת שם ומלכות בלשון לע"ז לאחר ששתו הכוס

Some have the practice to recite the blessing [see below] also in Arabic after reciting it in Hebrew. And it is appropriate not to do that, for since you already recited the blessing, reciting it again would be a blessing in vain. But one should not strongly protest those who translate the blessing without using G-d’s name.

[Blessed are You, Lord our G-d, King of the universe, who redeemed us and redeemed our ancestors from Egypt, and brought us on this night to eat matsa and *marror*; so too, Lord our G-d, and G-d of our ancestors, bring us to other appointed times and holidays that will come to greet us in peace, joyful in the building of Your city and happy in Your worship; that we shall eat there from the offerings and from the Pesach sacrifices, the blood of which shall reach the wall of Your altar for favor, and we shall thank You with a new song upon our redemption and upon the restoration of our souls. Blessed are you who redeemed Israel]

**And some more food…**

1. https://www.daat.ac.il/daat/toshba/minhagim/pesach.htm#ku

[כורדיסתאן] כרפס – עורך הסדר מחלק למסובים כרפס - פחות מכזית. טובלים אותו במיץ לימון

[Kurdistan] Karpas – everyone takes less than an olive’s worth of karpas and dips it in lemon juice

1. Peninei Halacha, Pesach 16:15 (Rabbi Eliezer Melamed, 21st century, Israel)

כפי שלמדנו, תיקנו חכמים לאכול אחר הקידוש ולפני אמירת ההגדה ירק טבול במשקה, כדי ליצור שינוי בסדרי הסעודה, שתמיד רגילים לאכול ירקות בתוך הסעודה אחר שנטלו ידיים, ואילו בליל הסדר אוכלים מעט ירק לפני אמירת ההגדה ולפני הנטילה לסעודה...

As noted, the Sages ordained eating a vegetable dipped in liquid between kiddush and the recitation of the Hagada in order to change routine; all year long, we eat vegetables during the meal, after washing hands over bread, but at the Seder we eat a bit of vegetable before reciting the Hagada and before washing hands for the meal…

אלא שהתלבטו מהו ‘כרפס’, יש שכתבו שהוא סלרי, וכן המנהג הרווח אצל יוצאי ספרד, ויש שכתבו שהוא פטרוזיליה, וכן נוהגים מקצת מיוצאי אשכנז. אבל רוב יוצאי אשכנז אינם לוקחים סלרי או פטרוזיליה לכרפס... אלא רגילים לקחת תפוחי אדמה מבושלים

However, there are differing opinions about what karpas is. Some say it is celery, and this is the widespread custom among Sephardim. Others say it is parsley, which is the custom of some Ashkenazim. Most Ashkenazim, however, use neither celery nor parsley… They instead use boiled potatoes.

1. Chag MaMatzot, page 383 (Rabbi Yitzchak Meir Leiberman, 21st century, Israel)

בפרי מגדים ... דיכול ליקח לכרפס קומפש"ט כבוש (כרוב) שמעתי שאצל הגה"ק אדמו"ר בית ישראל מגור זי"ע היה לפניו צנוניות, ולפעמים גם תות-שדה, וגם אננס לפעמים (אולי כדי להתמיה) או בננה

Pri Megadim (Rabbi Yosef Teomim, 18th century Germany) writes… for karpas one can use pickled cabbage. And I heard that the Gerrer Rebbe (Rabbi Yisrael Alter, 20th century, Poland/Israel) would use a radish, occasionally a strawberry, and sometimes a pineapple (maybe because it’s surprising), or a banana.