

Process of the Psak Part III Sunday, November 13th 2022

This shiur is kindly sponsored by Bruce and Autumn Mael

## Questions

- Who gives authority?
- Who gets authority?
- Is authority centralized?
- What about mistakes?
- What do we do with different opinions?
- What about today?



# What Gives Authority?

Table 1. Max Weber identified and explained three distinct types of authority.

| Weber's Three Types of Authority |                                                                                                              |                                                                   |                                                            |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|                                  | Traditional                                                                                                  | Charismatic                                                       | Legal-Rational                                             |
| Source of Power                  | Legitimized by long-standing custom                                                                          | Based on a leader's personal qualities                            | Authority resides in the office, not the person            |
| Leadership<br>Style              | Historic personality                                                                                         | Dynamic personality                                               | Bureaucratic officials                                     |
| Example                          | Patriarchy (traditional positions of authority), royal families with no political power but social influence | Napoleon, Jesus Christ, Mother Teresa, Martin<br>Luther King, Jr. | U.S. presidency and Congress,<br>Modern British Parliament |



## 1. Devarim 17:8-13

ַהְבֵּי יָפֵּלֵא מְמַהְּ דָבַר לַמִּשִׁפָּט בֵּין־הָם וּלְרָם בֵּין־הַין לְרִין הַיִּין לְרִין ובין נגע לנגע דברי ריבת בשעריד וקמת ועלית אַל־ המלום אשר יבחר ידוה צלהיר בו: •ובַאתַ אַל־הַכְּהַנִים הַלְוּיָּם וָאַל־הַשֹּׁפֶּט אָשֵׁר יָהְיֵה בַּיַּמִים הָהֶם וְדַרַשְׁתִּ וָהָגָּידוּ לָךָּ אָת דְבֵר הַמִּשְׁפַט: \* וְעַשִּׁיתַ עַל־פֵּי הַדָּבָר אַשר יַגִידוּ לַךְּ מִן־הַמַּקוֹם הַהוֹא אַשֵׁר יִבְחֵר ידוָה ושמרת לעשות ככל אשר יורור: 🌣 - על־פִּי הַתּוֹרָה אשר יורור ועל המשפט אשר־יאמרו לך תעשה לא תֹסוֹר מן־הַדַּבַר אַשֶּר־יַגִּידוּ לַךְּ יַמֵּין וּשְּמִאל: - וְהַאִּישׁ אשר־יעשה בזרון לבלתי שמע אל־הכהן העמר לשרת שם את־ידוה אַלהירָ אוֹ אַל־הַשֹּׁפָט וּמַת הַאַישׁ הַהוֹא וּבֶעַרַתַּ הַרֵע מִיִּשְּׂרָאֵל: "וְכַל־הַעָם יִשְׁמִעוּ וְיִרֵאוּ וִלְא יזידוּן עוֹר: 🔅 ס 🏎 בּי־תַבָּא אֱל־הַאַּרֵץ אֲשֵׁר ידוָה

## Who Receives Authority?

## 2. Ramban, Devarim 17:11

הנולדים. והנה ירבו המחלוסות \* ותעשה התורה כמה תורות. וחתך לנו הכתוב הדין שנשמע לבית דין הגדול העומד לפני השם במקום אשר יבחר בכל מה שיאמרו לנו בפירוש התורה. ביז שכבלו פירושו עד מפי עד עד משה זי מפי הגבורה, או שיאמרו כו לפי משמעות התורה \*\* או כונתה, כי על הדעת שלהם הוא נותן להם התורה אפילו יהיה בעיניך כמחליף הימין בשמאל, וכל שכן שיש לך לחשוב שהם אומרים על ימין שהוא ימין, כי ויוח השם על משרתי מסדשו \*\*\*, ולא יעזוב את חסידיו לעולם נשמרו \*\*, מו הטעות ומו המכשול \*. ולשוו ספרי 1, אפילו מראין בעיניך על הימין " שהוא שמאל ועל שמאל שהוא ימין שמע להם:

3. TB Rosh Hashana 25a-b

#### אם אינן מכירין פרק שני ראש השנה כה.

לפמש נגדי מרק יטן שונס": נחמתני: בא לו אצל רבי דוסא בן הורכינם כר: <u>ת"ר</u> "למה לא נתפרשו ומשעה): שידעו שלא קדשו בית שמותם של זקנים הללו<sup>0</sup> שלא יאכור אדם פלוני כנושה ואהרן פלוני כנדב המשה: שידעו שלא קדשו בית ואביהוא פלוני כאלדד ומידד ואומר € ויאכור שמואל אל העם ה' אשר עשה את משה ואת אהרן ואומר יוישלח ה' את ירובעל ואת בדן ואת יפתח שלשה זמנין כמיכ אשר הקכאו ואת שמואל ירובעל זה גדעון ולמה נקרא שמו ירובעל שעשה מריבה עם הבעל בדן זה שמשון ולמה נקרא שמו בדן דאתי מדן יפתח כמשמעו ואומר

רין את החדש. שחין מספידין מיוס טוב: אתם אתם אתם. חותם כפרשה שור או כשב וקרי כיה הקראו אחם: שונגין. מאליהן בספורין שהוא ראר להתעבר<sup>ש</sup>

וטועק: מיבעין. על ידי עדי שקר: שלא אטר ארב. על בית דין שממיו וכי פלוני ופלומי כמשה ולהרן שאשתע לו עכשיו שלא נתפכשו אמור לו אם אינו כמשה ואהרן הרי הוא כאחד משאר וקנים שאינר יודע מי הם: ואומר ה' אשר עשה את משה ואת אהרן. שמואל הנכיא אמר לישראל הקדוש פרוך הוא עשה לנם נסים על ידי ששה זקנים הללי משה ואהרן ירובעל וכדן ויפחח ושמואל:



# אם אינן מכירין פרק שני ראש השנה

ואומר 🏲 משה ואהרן ככהניו ושמואל בקוראי

שמו שקל הכתוב שלשה קלי עולם כשלשה

חמורי עולם לומר לך ירובעל ברורו כמשה

בדורו כרן כדורו כאהרן בדורו יפתה בדורו

שבקליז ונתמנה פרנס על הצבור הרי הוא

הכהגים הלוים ואל השופט אשר יהיה ביטים

ההם וכי תעלה על דעתך שאדם הולך אצל

הדיין שלא היה בימיו הא אין לך לילך

אלא אצל שופם שבימיוף ואומר אל תאמר

מה היה שהימים הראשונים היו מוכים

שכאבירים #ואומר חובאת אל

בדודו

יותר מן האחרינים אל חאמר כך דאין לך אלא שופני - קוראים אל ה' והיא יענם הרי ששקל הכחוב שמואל עם משה ואהרן ומכחומים? הראשונים כתוב ירובעל בדן ויפחח עם משה יאהרן

ראורהן ביד בלבד. פי כ"ד של כ"ג ולכן פירש פקינערם דהיה ושמואל שלשה קלים עם שלשה חמירים: דא אין לך דידך כוי. הרי

לימדן הכחוב כאן שאין לך לנחש אלא שופע שהיה ל פמיך: אל תאמר טה דוה שהיטים הראשונים היו פוכים מאדה. כי לא מחכמה שאלת על זה 🗈 לפי שהדירות" היי טובים ולדיקים מן האחרונים לפיכך היו היתים הרחשונים טופים מחלה שחי חפשר שיהו אחרונים כראשונים:

הדרן עלך אם אינן מכידיו ראוהו בית דין וכל ישראל ונחקרו העדים. מפרש מנמרא אי נמר נחקרו העדים: ראודו בית דין בלבד. שאין מי שיעיד אלא הס ולחו חרישה קחי בשמוך למשיכה

שהיבוים הראשונים היו מובים מאחה. ולכך יש לשתוע לרחשונים ואומר. בספר חהלים משה וחהרן בכהניו ישתוחל בקירחי שמו שהיהם כימיו: הדרן עלך אם אינן מכירין

להם שהית דאי לא היה להם שהות מאי פריך בגמי ולא תהא שמיעה גדולה מרחייה ילקדשוה מיד שראוסו הא לא היה להם שהות לקוש: איכות היי חק בגמר דין. דהחי קרח דני חק לענין רחש השנה לרשים ליה נפ' קמח (דף מו) והוח הדין ככל קדסים: לא תהא שמיעה גדולה מראייה, פירש מקונטרט דהם גד כדות החדש לה כתיכ עדית אלא כזה ראה יקדש ונחום דחק דאפילו בדיני נסשות אמרינן הכי כשרק הסיבל (פיק בף ב: ופס) אם ראוהו כיום: בנון שראוהו בלידה דאין יכולין לקדש על פי ראייה בלילה דא"כ היתה ראייה צלילה מקום תכלת

כה:

חלח שהיה שהית לקדש: יעמרו מאלה: נטל מקלו ומעותיו בידו: תנו רבנן

4. Sheiltos HaRav Hai Gaon, Mishpatim 58

## משפטים שאילתא נח

ישראל א״ל בעלי תורה דהכי כתיב ע״פ התור׳ אשר יורוך אי איכא תורה תור' יורך לח) אי ליכא תורה מי יורוך לא הם ולא דייניהם

אמר משה לפני הקב"ה רבש"ע כתבת בתורתד וסמת ועלית הרי בזמן שבהמ״ק קיים ובזמן שאין בהמ״ק קיים מי ישפוט בין עמר

Is there Central Authority?



5. Hakdamah to Mishna Torah

ואחר בית דינו שלרב אשי, שחבר התלמוד בימי בנו וגמרו, נתפזרו ישראל בכל הארצות פזור יתר, והגיעו לַקּצְווֹת וַלָּאִיִּים הָרחוֹקִים; וַרָבָתָה קָטָטָה בָּעוֹלֶם, וִנִּשְׁתַּבְּשׁוּ הַדְּרָכִים בִּגְיָסוֹת. וִנִּתְמַעַט תַּלְמוּד תּוֹרָה, וִלֹא נתכנסו ישראל ללמד בישיבותיהם אלפים ורבבות כמו שהיו מקדם .

After the court of Ray Ashi composed the Talmud and completed it in the time of his son, the Jewish people became further dispersed throughout all the lands, reaching the distant extremes and the far removed islands.



Strife sprung up throughout the world, and the paths of travel became endangered by troops. Torah study decreased and the Jews ceased entering their yeshivot in the thousands and myriads, as was customary previously.

אֵלֶא מִתְקַבְּצִים יְחִידִים הַשְּׂרִידִים אֲשֶׁר ה׳ קוֹרֶא בְּכָל עִיר וְעֵיר וּבְכָל מְדִינָה וּמְדִינָה, וְעוֹסְקִים בַּתוֹרָה, וּמִבִינִים בָּחַבּוּרֵי הַחַכַּמִים כִּלֶּם, וִיוֹדְעִים מֶהֶם דֵּרָדְּ הַמִּשְׁפָּם הֵיאָדְ הוּא .

Instead, individuals, the remnants whom God called, would gather in each city and country, occupy themselves in Torah study, and [devote themselves] to understanding the texts of the Sages and learning the path of judgment from them.

ְוְכָל בֵּית דִּין שֶׁעֶמֵד אַחַר הַתַּלְמוּד בְּכָל מְדִינָה וּמְדִינָה וְנָזֵר אוֹ הִתְּקִין אוֹ הִנְהִיג לִבְנֵי מְדִינָתוֹ, אוֹ לִבְנֵי מְדִינוֹת – לֹא פָשְׁמוּ מַעֲשָׁיו בְּכָל יִשְׁרָאֵל: מִפְּנֵי רֹחַק מוֹשְׁבוֹתֵיהֶם, וְשָׁבוּשׁ הַדְּרָכִים; וֶהֶיוֹת בֵּית דִּין שֶׁלְאוֹתָה הַמִּדִינָה יָהִידִים, וּבֵית דִּין הַנָּדוֹל שֵׁלְשִׁבְעִים בָּמֵל מִבָּמָה שָׁנִים כְּדָם חִבּוּר הַתַּלְמוּד

Every court that was established after the conclusion of the Talmud, regardless of the country in which it was established, issued decrees, enacted ordinances, and established customs for the people of that country - or those of several countries. These practices, however, were not accepted throughout the Jewish people, because of the distance between [their different] settlements and the disruption of communication [between them]. Since each of these courts were considered to be individuals - and the High Court of 71 judges had been defunct for many years before the composition of the Talmud -

לְפִּיכָּךְ אֵין כּוֹפִין אַנְשֵׁי מְדִינָה זוֹ לִנְהֹג בְּמִנְהַג מְדִינָה אֲהֶרֶת, וְאֵין אוֹמְרִין לְבֵית דִּין זֶה לִנְזֹר נְזֵרָה שֶׁנְזֵרָה בֵּית דִּין אַחֵר בִּמְדִינָתוֹ. וְבֵן אִם לִפֵּר אָחָד מִן הַנְּאוֹנִים שֶׁדֶּרֶךְ הַמִּשְׁפָּט כָּךְ הוּא, וְנִתְבָּאַר לְבֵית דִּין אַחֵר שֶׁעָמַר אַחָרִיו שְׁאֵין זֶה דֶּרֶךְ הַמִּשְׁפָּט הַבָּתוּב בַּתַּלְמוּד – אֵין שוֹמְעִין לְרִאשׁוֹן, אֵלָא לְמִי שֶׁהַדַּעַת נוֹטָה לְדְבָרְיו, בֵּין רִאשׁוֹן, בֵּין אַחֲרוֹן .

people in one country could not be compelled to follow the practices of another country, nor is one court required to sanction decrees which another court had declared in its locale. Similarly, if one of the Geonim interpreted the path of judgment in a certain way, while the court which arose afterward interpreted the proper approach to the matter in a different way, the [opinion of the] first [need] not be adhered to [absolutely]. Rather, whichever [position] appears to be correct - whether the first or the last - is accepted.

וּדְבָרִים הַלָּלוּ, בְּדִינִים וּנְזֵרוֹת וְתַקְּנוֹת וּמִנְּהָגוֹת שֶׁנִּתְהַדְּשׁוּ אַחֵר חִבּוּר הַתַּלְמוּד. אֲבָל בָּל הַדְּבָרִים שֶׁבַּתַּלְמוּד הַבַּבְלִי, חַיָּבִין בָּל בֵּית יִשְּׂרָאֵל לֶלֶכֶת בָּהֶם; וְכוֹפִין בָּל עִיר וְעִיר וְכָל מְדִינָה וּמְדִינָה לְנְהֹג בְּכָל הַמִּנְהָגוֹת שֶׁנָהֵגוּ חֵכָמִים שֵּבַּתַּלִמוּד, וִלְגוֹר גָזֵרוֹתָם וִלָּלֵבֵת בִּתַקְּנוֹתָם .

These [principles apply regarding] the judgments, decrees, ordinances, and customs which were established after the conclusion of the Talmud. However, all the matters mentioned by the. Talmud are incumbent on the entire Jewish people to follow. We must compel each and every city and each country to accept all the customs that were put into practice by the Sages of the Talmud, to pass decrees parallelling their decrees, and to observe their ordinances, since all the matters in the Babylonian Talmud were accepted by the entire Jewish people.

הוֹאִיל וְכָל אוֹתָן הַדְּבָּרִים שֶׁבַּתַּלְמוּד הִסְבִּימוּ עֲלֵיהֶם כָּל יִשְׂרָאֵל, וְאוֹתָן הַחֲכָמִים שֶׁהִתְּקִינוּ אוֹ שֶׁנְּזְרוּ אוֹ שֶׁהִנְהִיגוּ אוֹ שֶׁדָנוּ דִּין וְלִמְּדוּ שֶׁהַמִּשְׁבָּּט כָּךְ הוּא הֶם כָּל חַכְמֵי יִשְׂרָאֵל אוֹ רַבָּן, וְהֶם שֶׁשְּׁמְעוּ הַקַּבְּלָה בְּעִיקְרֵי הַתּוֹרָה כַּלָּה, אִישׁ מִפִּי אִישׁ עַד מֹשֶׁה רַבֵּנוּ .



The [Talmudic] Sages who established ordinances and decrees, put customs into practice, arrived at legal decisions, and taught [the people] concerning certain judgments represented the totality of the Sages of Israel or, at least, the majority of them. They received the tradition regarding the fundamental aspects of the Torah in its entirety, generation after generation, [in a chain beginning with] Moses, our teacher.

בֶּל הַהֲכָמִים שֶׁעֶמְדוּ אַהַר חִבּוּר הַתַּלְמוּד וּבָנוּ בּוֹ, וְיָצָא לָהֶם שֵׁם בְּחָכְמָתָם – הֶם הַוּקְרָאִים וְּאוֹנִים. וְכָל אֵלוּ הַגְּאוֹנִים שֶׁעֶמְדוּ בְּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל וּבְאֶרֶץ שִׁנְעֶר וּבִסְבָּרֵד וּבְצְרָפַת לִמְדוּ הֶרֶךְ הַתַּלְמוּד וְהוֹצִיאוּ לָאוֹר תַעֲלוּמוֹתְיוּ וּבִאָרוּ עִנְינָיוּ, לְפִי שֶׁהֶּרֶךְ עֲמוּקָה דַּרְכּוֹ עַד לִמְאוֹד. וְעוֹד שְׁהוּא בִּלְשׁוֹן אֲרַפִּי מְעֹרָב עִם לְשׁוֹּנוֹת אֲחֵרוֹת, לְפִי שָׁאוֹתָה הַלְשׁוֹן הָיְתָה בְּרוּרָה לַפֹל בְּשִׁנְעֶר בָּעֵת שֶּׁחֻבַּר הַתַּלְמוּד; אֲבָל בִּשְׁאָר הַמְּקוֹמוֹת וְכֵן בְּשִׁנְעֶר בִּימֵי הַגָּאוֹנִים, אֵין אָרֶם מַבִּיר אוֹתָה לָשׁוֹן עֵד שֵׁמִּלְמִּדִים אוֹתוֹ .

All the Sages who arose after the conclusion of the Talmud and comprehended its [wisdom] and whose prowess gained them a reputation are called the Geonim. All these Geonim that arose in Eretz Yisrael, Babylonia, Spain, and France taught the approach of the Talmud, revealing its hidden secrets and explaining its points, since [the Talmud's] manner of expression is very deep. Furthermore, it is composed in Aramaic, with a mixture of other tongues. This language was understood by the people of Babylonia in the era when the Talmud was composed.

וּשְׁאֵלוֹת רַבּוֹת שׁוֹאֲלִין אַנְשֵׁי כָּל עִיר וְעִיר לְכָל נָאוֹן שֶׁיִּהְיֶה בִּימֵיהֶם לְפָּרַשׁ לָהֶם דְּבָרִים קָשִׁים שֶׁבַּתַּלְמוּד, וָהֵם מִשִּׁיבִים לָהֵם בִּפִּי חַכְמָתָם; וָאוֹתָן הַשׁוֹאֵלִין מִקבּצִין הַתִּשׁוּבוֹת, וְעוֹשִׁין מֵהֵן סִבְּרִים לְהַבִּין מֵהֵם .

However, in other places, and even in Babylonia in the era of the Geonim, a person cannot understand this language unless he has studied it. The inhabitants of each city would ask many questions of each Gaon who lived in their age, to explain the difficult matters that existed in the Talmud. They would reply to them according to their wisdom. The people who had asked the questions would collect the replies and make texts from them, so that they could consider them in depth.

## Can Mistakes be Made?



6. Vayikra 4:22

אשר נשיא יווטא ועשה אוות מככל מצות יהוה אלהיו אשר לא תעשינה בשננה ואשם

In case it is a chieftain who incurs guilt by doing unwittingly any of the things which by the commandment of his God ought not to be done, and he realizes guilt

7. TB Horiyos 10b



ת"ר (ויקרא ד, כב) אשר נשיא יחמא אמר ריב"ז אשרי הדור שהנשיא שלו מביא קרבן על שגגתו אם נשיא שלו מביא קרבן צריך אתה לומר מהו הדיוט ואם על שגגתו מביא קרבן צריך אתה לומר מהו זדונו

§ The Sages taught: The verse states concerning a king: "When [asher] a king sins" (Leviticus 4:22). Rabbi Yoḥanan ben Zakkai said: Happy [ashrei] is the generation whose king feels the need to bring an offering for his unwitting transgression. If the generation's king brings an offering, you must say all the more so what a commoner will do to atone for his sin, i.e., he will certainly bring an offering. And if the king brings an offering for his unwitting transgression, you must say all the more so what he will do to atone for his intentional transgression, i.e., he will certainly repent.

8. Rashi, Devarim 17:11 ימין ושמאל האפלו אומר לך על יָמִין שֶׁהוּא שׁמאלו על שׁמאל שֶׁהוּא יָמִין, וכָל שֶׁבֵן שֶׁאוֹמֵר לךְ עַל יָמִין יָמִין על שׁמאל שׁמאל (ספרי:ר

- 9. Sifrei 154
- . שמע להם שמע שהוא ימין, ועל ימין שהוא שמאל שמע להם ימין ושמאל. אפילו [נראים בעיניך על שמאל שהוא ימין, ועל ימין ושמאל. צייון וויקן וויקן על שמאל ימין וויקן ו
  - 10. Devarim 19:19

# ועשיתם כו כאשר זמם כעשות כאוויו ובערת הרע מקרבך

You shall do to the one as the one schemed to do to the other. Thus you will sweep out evil from your midst

11. Ramban, Devarim 19:19

כאשר זמם ולא כאשר עשה מכאן אמרו הרגו אין נהרגין לשון רש"י) רש"י על דברים י״ט:י״ט (מדברי רבותינו) מכות ה (והטעם בזה בעבור כי משפט העדים הזוממין בגזרת השליט שהם שנים ושנים והנה כאשר יבואו שנים ויעידו על ראובן שהרג את הנפש ויבואו שנים אחרים ויזימו אותם מעדותם צוה הכתוב שיהרגו כי בזכותו של ראובן שהיה נקי וצדיק בא המעשה הזה אילו היה רשע בן מות לא הצילו השם מיד ב"ד כאשר אמר) שמות כג ז (כי לא אצדיק רשע אבל אם נהרג ראובן נחשוב שהיה אמת כל אשר העידו עליו הראשונים כי הוא בעונו מת ואילו היה צדיק לא יעזבנו ה' בידם כמו שאמר הכתוב) תהלים לז לג (ה' לא יעזבנו בידו ולא ירשיענו בהשפטו ועוד שלא יתן ה' השופטים הצדיקים העומדים לפניו לשפוך דם נקי כי המשפט לאלהים הוא ובקרב אלהים ישפוט והנה כל זה מעלה גדולה בשופטי ישראל וההבטחה שהקב"ה מסכים על ידם ועמהם בדבר המשפט וזה טעם ועמדו שני האנשים אשר להם הריב לפני ה) 'דברים יחים: "ו ואלה שמפטים) שמות כא ו:(

### 12. Sefer Hachinuch 496

משרשי המצוה (עי' רמב"ן עה"ת יז יא). לפי שדעות בני אדם חלוקין זה מזה, לא ישתוו לעולם הרבה דעות בדברים, וידע אדון הכל ברוך הוא שאלו תהיה כונת כתובי התורה מסורה ביד כל אחד ואחד מבני אדם, איש איש כפי שכלו יפרש כל אחד מהם דברי התורה כפי סברתו, וירבה המחלקת בישראל במשמעות המצות, ותעשה התורה ככמה תורות, וכענין שכתבתי במצות אחרי רבים להטות בסדר משפטים (מצוה עח). על כן, אלהינו שהוא אדון כל החכמות השלים וכענין שכתבתי במצות אחרי רבים להטות בסדר משפטים (מצוה עח).



תורתינו תורת אמת עם המצוה הזאת שצונו להתנהג בה על פי הפרוש האמתי המקבל לחכמינו הקדמונים עליהם השלום, ובכל דור ודור גם כן שנשמע אל החכמים הנמצאים שקבלו דבריהם, ושתו מים מספריהם, ויגעו כמה יגיעות בימים ובלילות להבין עמק מליהם ופליאות דעותיהם, ועם ההסכמה הזאת נכון אל דרך האמת בידיעת התורה וזולת זה, אם נתפתה אחר מחשבותינו ועניות דעתנו לא נצלח לכל. ועל דרך האמת והשבח הגדול בזאת המצוה אמרו זכרונם לברכה (ספרי כאן) לא תסור ממנו ימין ושמאל אפילו יאמרו לך על ימין שהוא שמאל לא תסור ממצותם, כלומר, שאפילו יהיו הם טועים בדבר אחד מן הדברים אין ראוי לנו לחלק עליהם, אבל נעשה כטעותם, וטוב לסבל טעות אחת ויהיו הכל מסורים תחת דעתם הטוב [ה] תמיד, ולא שיעשה כל אחד ואחד כפי דעתו, שבזה יהיה חרבן הדת, וחלוק לב העם, והפסד האמה לגמרי. ומפני ענינים אלה, נמסרה כונת התורה אל חכמי ישראל, ונצטוו גם כן שיהיו לעולם הכת העם, והפסד האמה לגמרי. ומפני לכת המרבים מן השרש הזה, וכמו שכתבתי שם במצות להטות אחרי רבים.

# Getting a Second Opinion



#### 13. TB Avodah Zarah 7a

ת"ר הנשאל לחכם ומימא לא ישאל לחכם וימהר לחכם ואסר לא ישאל לחכם ויתיר

The Sages taught: In the case of one who asks a question of a Sage with regard to an issue of ritual impurity and the Sage rules that the item is impure, he may not ask the same question of another Sage and have him rule that it is pure. Similarly, in the case of one who asks a Sage a halakhic question and he deems it forbidden, he may not ask the question of another Sage and have him deem it permitted.

14. Rashba, ad loc.

תנו רבנן הנשאל לחכם וטמא לא ישאל לחכם ויטהר וכו.'יש מפרשים משום כבודו של ראשון, אבל אם טהרו או התירו טהור ומותר. ונראין דברי הראב"ד ז"ל, שכתב אינו רשאי ואין לו היתר קאמא, דכיון דאסרו אסורא רביעא עליה ונעשית חתיכה דאיסורא. דהכי תניא פרק אלו טרפות) חולין מד, ב ((חכם שטמא אין חבירו רשאי לטהר, אסר אין חבירו רשאי להתיר, מדאמר אינו רשאי משמע דאם התירו אינו (מטהר) [מותר]. [ועוד] מדקתני ואם היו שנים אחד מתיר ואחד אוסר, אם היה אחד מהם גדול בחכמה ובמנין הלך אחריו, אלמא היכא דלא היו שנים, אלא שהאחד אסר בפני עצמו, אין חברו רשאי להתיר אפילו גדול בחכמה ובמנין. ודברים אלו בדבר שאין בו מחלוקת אלא משקול הדעת, (אלא) [אבל] אם טעה בדבר משנה חוזר ומטהר ומתיר, כדתנן בבכורות פרק עד כמה) בכורות כח, ב (ומייתי לה בסנהדרין פרק אחד דיני ממונות) סנהדרין לג, א (מעשה בפרה של בית מנחם שניטלה האים שלה והאכילה ר' טרפון לכלבים, ומעשה בא לפני חכמים והתירוה, ואמר התם דאלו הואי פרה הוה הדרה, כיון שטעה בדבר משנה, אבל בשקול הדעת ודאי לא, מפני שנעשית חתיכה דאיסורא. והני מילי בטומאה וטהרה ואיסור והיתר, אבל בזכות וחיוב, חבירו המומחה ממנו חוזר ומזכה, אי נמי בטהרה והיתר לטומאה ואסור.

15. Tosfos, ad loc.

ודוקא אסר אין חבירו רשאי להתיר אבל אם התיר חבירו רשאי לאסור

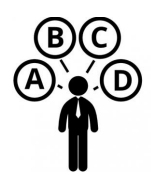
16. Ramo, YD 242:31

חכם שאסר אין חבירו רשאי להתיר משקול הדעת אבל אם יש לו קבלה שטעה (ר' ירוחם בשם י"א (או שטעה בדבר משנה יוכל להתיר (הר"ן פ"ק דעבודת כוכבים בשם ראב"ד ורשב"א ורמב"ן ז"ל ותוס' ורא"ש ור' ירוחם סוף נתיב ב ('ואפילו אם טעה בשקול הדעת יכול לישא וליתן עם המורה עד שיחזור בו (סברת הר"ן (ולכן אין איסור לשואל [לשאול] לשני (שם במרדכי ואגודה ותוס' ורא"ש ור' ירוחם שם (ובלבד שיודיע אותו שכבר הורה הראשון לאסור (רבינו ירוחם נתיב ב' ותוס' ורא"ש (ואפי' אם התיר הראשון וכבר חלה הוראתו אין לשני לאסור מכח שקול הדעת (כן משמע באשיר"י פרק קמא דעבודת כוכבים (וכל זה באותה הוראה עצמה אבל במעשה אחר פשיטא שיכול להורות מה שנראה אליו (מהרי"ק שורש קע"ב וחדושי רשב"א וע"פ:(

17. Shach sk 53



מדברי מהרי"ק שורש קע"א נראה שסובר בפשיטות דדוקא חבירו אמרו אבל כל שהוא אינו חבירו שהוא גדול ממנו רשאי להתיר מה שאסר הראשון עכ"ל וכן דעת הר"ן שם וכ"כ ר' ירוחם נתיב ב' ח"ה דכל זה מיירי בששניהם שוים דאם הא' גדול מחבירו בחכמה יכול להתיר מה שאסר חבירו אפי' במידי דתליא בסברא ע"כ:



## **Different Opinions**

### 18. TB Avodah Zarah 7a

היו שנים אחד משמא ואחד מטהר אחד אוסר ואחד מתיר אם היה אחד מהם גדול מחבירו בחכמה ובמנין הלך אחריו ואם לאו הלך אחר המחמיר ר' יהושע בן קרחה אומר בשל תורה הלך אחר המחמיר בשל סופרים הלך אחר המיקל א"ר יוסף הלכתא כרבי יהושע בן קרחה

In a situation where there were two Sages sitting together and one deems an item impure and the other one deems it pure, or if one deems it prohibited and the other one deems it permitted, the questioner should proceed as follows: If one of the Sages was superior to the other in wisdom and in number, one should follow his ruling, and if not, he should follow the one who rules stringently. Rabbi Yehoshua ben Korḥa says: If the uncertainty exists with regard to a Torah law, follow the one who rules stringently; if it exists with regard to a rabbinic law, follow the one who rules leniently. Rav Yosef said: The halakha is in accordance with the opinion of Rabbi Yehoshua ben Korḥa.

19. Mishna Torah, Hilchos Mamrim 1:5

שְׁנֵי חֲכָמִים אוֹ שְׁנֵי בָּתֵּי דִּינִין שֶׁנֶּחְלְקוּ שֶׁלֹא בִּוְמֵן הַפַּנְהֶדְרִין אוֹ עַד שֶׁלֹא הָיָה הַדְּבָר בְּרוּר לְהֶן. בֵּין בִּוְמֵן שֶּחָד בֵּין בָּוֶה אַחַר וֶה. שֶּחָד מְמַהֵר וְשֶּחָד מְמַמֵּא שֶחָד אוֹמֵר וְשֶּחָד מַתִּיר. אִם אֵינְדְּ יוֹדֵעַ לְהֵיכָן הַדִּין נוֹמֵה. בִּשֶּׁל תּוֹרָה הַלֵּדְ אָחַר הַמַּחָמִיר בִּשֵּׁל סוֹפְרִים הַלֵּדְ אָחַר הַמָּקֵל:

20. Responsa Rashba I:253

זלא כל המקומות שוים מן הדין. כיצד שורת הדין אם שנים הפוסקים באחד זה אוסר וזה מתיר אם נודע האחד גדול בתכמה ובמנין ויצא שמו כן הולכין אחריו בין להחמיר בין להקל היו שניהם שוין ולא נידע מי גדול משניהם בשל תורה הולכין אחר המתמיר דהוה ליה כספיקא דאורייתא יבשל סופרים הולכין אחר המקל וכדאיתא בריש פרק קמא דעבודה זרה (דף ז) ומי שסומר על המקל בשל תורה עובר וזה מאותן שנאמר עליהן (הושע ד) ומקלו יגיד לו כמו שאמר

