|  |  |
| --- | --- |
| **[22](https://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/8167%22%20%5Cl%20%22v22)**Now the Lord God said, "Behold man has become like one of us, having the ability of knowing good and evil, and now, lest he stretch forth his hand and take also from the Tree of Life and eat and live forever."  [**23**](https://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/8167#v23)And the Lord God sent him out of the Garden of Eden, to till the soil, whence he had been taken.  [**24**](https://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/8167#v24)And He drove the man out, and He stationed from the east of the Garden of Eden the cherubim and the blade of the revolving sword, to guard the way to the Tree of Life. | **בראשית פרק ג** (כב) וַיֹּ֣אמֶר׀ יְקֹוָ֣ק אֱלֹהִ֗ים הֵ֤ן הָֽאָדָם֙ הָיָה֙ כְּאַחַ֣ד מִמֶּ֔נּוּ לָדַ֖עַת ט֣וֹב וָרָ֑ע וְעַתָּ֣ה׀ פֶּן־יִשְׁלַ֣ח יָד֗וֹ וְלָקַח֙ גַּ֚ם מֵעֵ֣ץ הַֽחַיִּ֔ים וְאָכַ֖ל וָחַ֥י לְעֹלָֽם:(כג) וַֽיְשַׁלְּחֵ֛הוּ יְקֹוָ֥ק אֱלֹהִ֖ים מִגַּן־עֵ֑דֶן לַֽעֲבֹד֙ אֶת־הָ֣אֲדָמָ֔ה אֲשֶׁ֥ר לֻקַּ֖ח מִשָּֽׁם:(כד) וַיְגָ֖רֶשׁ אֶת־הָֽאָדָ֑ם וַיַּשְׁכֵּן֩ מִקֶּ֨דֶם לְגַן־עֵ֜דֶן אֶת־הַכְּרֻבִ֗ים וְאֵ֨ת לַ֤הַט הַחֶ֙רֶב֙ הַמִּתְהַפֶּ֔כֶת לִשְׁמֹ֕ר אֶת־דֶּ֖רֶךְ עֵ֥ץ הַֽחַיִּֽים: ס |

|  |  |
| --- | --- |
| **[18.](http://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/9886/showrashi/true%22%20%5Cl%20%22v18)**And you shall make two golden cherubim; you shall make them of hammered work, from the two ends of the ark cover.**[19.](http://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/9886/showrashi/true%22%20%5Cl%20%22v19)**And make one cherub from the one end and the other cherub from the other end; from the ark cover you shall make the cherubim on its two ends.**[20.](http://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/9886/showrashi/true%22%20%5Cl%20%22v20)**The cherubim shall have their wings spread upwards, shielding the ark cover with their wings, with their faces toward one another; [turned] toward the ark cover shall be the faces of the cherubim.**[21.](http://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/9886/showrashi/true%22%20%5Cl%20%22v21)**And you shall place the ark cover on the ark from above, and into the ark you shall place the testimony, which I will give you.**[22.](http://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/9886/showrashi/true%22%20%5Cl%20%22v22)**I will arrange My meetings with you there, and I will speak with you from atop the ark cover from between the two cherubim that are upon the Ark of the Testimony, all that I will command you unto the children of Israel. | **שמות פרק כה** (יח) וְעָשִׂ֛יתָ שְׁנַ֥יִם כְּרֻבִ֖ים זָהָ֑ב מִקְשָׁה֙ תַּעֲשֶׂ֣ה אֹתָ֔ם מִשְּׁנֵ֖י קְצ֥וֹת הַכַּפֹּֽרֶת:(יט) וַ֠עֲשֵׂה כְּר֨וּב אֶחָ֤ד מִקָּצָה֙ מִזֶּ֔ה וּכְרוּב־אֶחָ֥ד מִקָּצָ֖ה מִזֶּ֑ה מִן־הַכַּפֹּ֛רֶת תַּעֲשׂ֥וּ אֶת־הַכְּרֻבִ֖ים עַל־שְׁנֵ֥י קְצוֹתָֽיו:(כ) וְהָי֣וּ הַכְּרֻבִים֩ פֹּרְשֵׂ֨י כְנָפַ֜יִם לְמַ֗עְלָה סֹכְכִ֤ים בְּכַנְפֵיהֶם֙ עַל־הַכַּפֹּ֔רֶת וּפְנֵיהֶ֖ם אִ֣ישׁ אֶל־אָחִ֑יו אֶל־הַכַּפֹּ֔רֶת יִהְי֖וּ פְּנֵ֥י הַכְּרֻבִֽים:(כא) וְנָתַתָּ֧ אֶת־הַכַּפֹּ֛רֶת עַל־הָאָרֹ֖ן מִלְמָ֑עְלָה וְאֶל־הָ֣אָרֹ֔ן תִּתֵּן֙ אֶת־הָ֣עֵדֻ֔ת אֲשֶׁ֥ר אֶתֵּ֖ן אֵלֶֽיךָ:(כב) וְנוֹעַדְתִּ֣י לְךָ֘ שָׁם֒ וְדִבַּרְתִּ֨י אִתְּךָ֜ מֵעַ֣ל הַכַּפֹּ֗רֶת מִבֵּין֙ שְׁנֵ֣י הַכְּרֻבִ֔ים אֲשֶׁ֖ר עַל־אֲר֣וֹן הָעֵדֻ֑ת אֵ֣ת כָּל־אֲשֶׁ֧ר אֲצַוֶּ֛ה אוֹתְךָ֖ אֶל־בְּנֵ֥י יִשְׂרָאֵֽל: פ |

**מדרש תנחומא (ורשא) פרשת פקודי סימן ב**

א"ר יעקב בר' אסי למה הוא אומר ה' אהבתי מעון ביתך ומקום משכן כבודך בשביל ששקול כנגד בריאת עולם, כיצד בראשון כתיב בראשית ברא אלהים את השמים ואת הארץ, וכתיב (תהלים קד) נוטה שמים כיריעה, ובמשכן מה כתיב ועשית יריעות עזים (שמות כו), בשני יהי רקיע ואומר בהן הבדלה שנאמר ויהי מבדיל בין מים למים ובמשכן כתיב והבדילה הפרוכת לכם (שם /שמות כ"ו/), בשלישי כתיב מים שנאמר יקוו המים ובמשכן כתיב ועשית כיור נחשת וכנו נחשת וגו' ונתת שמה מים (שם /שמות/ ל), ברביעי ברא מאורות דכתיב יהי מאורות ברקיע השמים ובמשכן כתיב ועשית מנורת זהב (שם /שמות/ כה), בחמישי ברא עופות שנא' ישרצו המים שרץ נפש חיה ועוף יעופף ובמשכן כנגדן לעשות קרבנות כבשים ועופות (ובמשכן והיו הכרובים פורשי כנפים למעלה) (שם /שמות כ"ה/), בששי נברא אדם שנאמר (בראשית א) ויברא אלהים את האדם בצלמו בכבוד יוצרו, ובמשכן כתיב אדם שהוא כהן גדול שנמשח לעבוד ולשמש לפני ה', בשביעי ויכולו השמים והארץ ובמשכן כתיב ותכל כל עבודת, בבריאת העולם כתיב ויברך אלהים ובמשכן כתיב ויברך אותם משה, בבריאת העולם כתיב ויכל אלהים ובמשכן כתיב ויהי ביום כלות, בבריאת העולם כתיב ויקדש אותו ובמשכן כתיב וימשח אותו ויקדש אותו

Rabbi Yaakov son of Rabbi Asi said, why does is say, “Hashem, I love the dwelling of Your house and the place of the residence of Your glory”? Because it corresponds to the creation of the world. How? On the first it is written, ‘In the beginning G-d created the heavens and the earth and it is written, (Psalms 104) ‘He stretches the heavens like a curtain’ and For the Mishkan it is written and you should make curtains of goat hair (Shemot 26:7). On the second day, ‘let there be a rakia’ and it says regarding them a separation as it is written, ‘and it separates between the waters’. And with the Mishkan it is written, (Shemot 26:33) ‘and the curtain shall separate for you’…In the creation of the world it is written, ‘and He sanctified it’ and for the Mishkan it is written, ‘and he anointed it and sanctified it’.

Chart based on seven correspondences that Martin Buber discovered creation the Tabernacle (Nechama Leibowitz New Studies in Shemot p. 479)

|  |  |
| --- | --- |
| משכן | מעשה בראשית |
| **שמות פרק כה** (ח) **וְעָשׂוּ** לִי מִקְדָּשׁ (י) **וְעָשׂוּ** אֲרוֹן (כג) **וְעָשִׂיתָ** שֻׁלְחָןX200 | **בראשית פרק א** (ז) **וַיַּעַשׂ** אֱלֹהִים (טז) **וַיַּעַשׂ** אֱלֹהִים (כה) **וַיַּעַשׂ** אֱלֹהִים X7 |
| **שמות פרק כד** (טז) וַיִּשְׁכֹּן כְּבוֹד יְקֹוָק עַל הַר סִינַי וַיְכַסֵּהוּ הֶעָנָן **שֵׁשֶׁת יָמִים**  | **שמות פרק כ** (י) כִּי **שֵׁשֶׁת יָמִים** עָשָׂה יְקֹוָק אֶת הַשָּׁמַיִם וְאֶת הָאָרֶץ אֶת הַיָּם וְאֶת כָּל אֲשֶׁר בָּם  |
| וַיִּקְרָא אֶל מֹשֶׁה **בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי** מִתּוֹךְ הֶעָנָן: | וַיָּנַח **בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי** |
| **שמות פרק לט** (לב**) וַתֵּכֶל** כָּל עֲבֹדַת מִשְׁכַּן אֹהֶל מוֹעֵד **שמות פרק מ** (לג) **וַיְכַל** מֹשֶׁה אֶת **הַמְּלָאכָה**: פ | **בראשית פרק ב** (א) **וַיְכֻלּוּ** הַשָּׁמַיִם וְהָאָרֶץ וְכָל צְבָאָם:(ב) ו**ַיְכַל** אֱלֹהִים בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי **מְלַאכְתּוֹ** אֲשֶׁר עָשָׂה וַיִּשְׁבֹּת בַּיּוֹם הַשְּׁבִיעִי מִכָּל מְלַאכְתּוֹ אֲשֶׁר עָשָׂה: |
| **שמות פרק לט** (מג) **וַיַּרְא** מֹשֶׁה **אֶת כָּל** הַמְּלָאכָה  | **בראשית פרק א** (לא) **וַיַּרְא** אֱלֹהִים **אֶת כָּל** אֲשֶׁר עָשָׂה  |
| **וְהִנֵּה** עָשׂוּ אֹתָהּ כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְקֹוָק כֵּן עָשׂוּ | **וְהִנֵּה** טוֹב מְאֹד |
| **וַיְבָרֶךְ** אֹתָם מֹשֶׁה: פ | **בראשית פרק ב**  (ג) **וַיְבָרֶךְ** אֱלֹהִים אֶת יוֹם הַשְּׁבִיעִי  |

**רש"י שמות פרק כה** (יח) כרבים - דמות פרצוף תינוק להם:

Cherubim – they had the facial features of a baby.

**אבן עזרא שמות (הפירוש הארוך) פרק כה**

(יח) ועשית אמרו קדמונינו, כי צורת כרובים כשני נערים, ופירשו כרוביא בלשון ארמי והכ"ף משרת. ונכון דברו, שהיו כצורת ילדים

And you shall make – our sages said that the Cherubim were in the form of two young people, and they explain like a youth in the Aramaic language and the “caf” is a prefix. And they spoke correctly as the form was two children.

**בעל הטורים שמות פרק כה**

(יח) שנים כרבים וגו' ופניהם איש אל אחיו. כמו שני חברים שנושאין ונותנין בדברי תורה:

Two Cherubim etc and their faces toward one another. Like two friends that are debating with words of Torah.

**זוהר כרך ג (ויקרא) פרשת אחרי מות [דף נו עמוד א]**

אמרו רבי יוסי ועמים במישרים, מהו במישרים כמה דאת אמר מישרים אהבוך, לאכללא תרין כרובין דכר ונוקבא מישרים ודאי

Rabbi Yossi said, and [judge] the people with equity. What is ‘with equity’? This is like what is said “they have loved you sincerely (with equity)” (Song of Songs 1:4) to include the two Cherubim; they were surely equal male and female.

**משלי פרק ג** (יח) עֵץ חַיִּים הִיא לַמַּחֲזִיקִים בָּהּ וְתֹמְכֶיהָ מְאֻשָּׁר: פ

[**18.**](http://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/16374/showrashi/true#v18)It is a tree of life for those who grasp it, and those who draw near it are fortunate.

**כתר יונתן בראשית פרק ג פסוק כד**

(כד) ויגרש את האדם מִן שהשכין כבוד שכינתו, מי לפנים בין שני הכרובים, לפני עד לא ברא עולם, ברא תורה, והתקין גן של עדן לצדיקים שיאכלו ויתפנקו מפירות עציה על אשר עבדו בחיהם בתלמוד תורה בעולם הזה וקיימו מצוות, התקין גיהנום לרשעים שמשולה לחרב שנונה אוכלת משני צדדים התקין בתוכה ניצוצות אש וגחלי אש, לדון בהם רשעים אשר מרדו בחייהם בתלמוד תורה, טובה היא התורה לעבדה מפירות **עץ חיים** שהתקינה מאמר של יי לשמרה, שיהיה קיים ומטייל בשבילי **דרך של חיים** לעולם שיבא:

…It is better to serve the Torah than the fruits of the Tree of Life that he establishes the word of Hashem to guard it, that he will exist and travel on the paths of the way of life for the next world.

**זוהר - תוספת כרך ב (שמות) דף רעח עמוד א**

בכל זמנא דישראל הוו זכאין כרובים הוו דביקן בדביקו אפין באפין כיון דהוו סרחין הוו מתהדרן אפייהו דא מן דא

As long as the Jewish people merited it, the cherubim cleaved face-toface, but when they sinned, they turned their faces away from each other.

**זוהר כרך ג (ויקרא) פרשת אחרי מות דף נט עמוד ב**

ר"א בריה כיון דחמא לון פתח ואמר (תהלים קלג) שיר המעלות הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד, מאי שבת אחים גם יחד, כמה דאת אמר ופניהם איש אל אחיו בשעתא דהוו חד בחד משגיחין אנפין באנפין כתיב מה טוב ומה נעים, וכד מהדר דכורא אנפוי מן נוקבא ווי לעלמא

"How nice and pleasant it is when brothers dwell as one." (Tehillim 133:1). With regard to when they face each other, the verse says, "How nice and pleasant it is ..." Woe to the world when they face away from each other ... (Zohar, Acharei 59b)

**תלמוד בבלי מסכת יומא דף נד עמוד א**

אמר רב קטינא: בשעה שהיו ישראל עולין לרגל מגללין להם את הפרוכת, ומראין להם את הכרובים שהיו מעורים זה בזה, ואומרים להן: ראו חבתכם לפני המקום כחבת זכר ונקבה.

Continuing the previous discussion, [**Rav Ketina**](/topics/rav-ketina) **said: When the** [**Jewish people**](/topics/jewish-people) **would ascend for** one of the pilgrimage **Festivals,** the priests would **roll up the curtain for them and show them the cherubs, which were clinging to one another, and say to them: See how you are beloved before God, like the love of a male and female.** The two cherubs symbolize the Holy One, Blessed be He, and the [Jewish people](/topics/jewish-people).

**תלמוד בבלי מסכת יומא דף נד עמוד ב**

ריש לקיש: בשעה שנכנסו נכרים להיכל ראו כרובים המעורין זה בזה, הוציאון לשוק ואמרו: ישראל הללו, שברכתן ברכה וקללתן קללה, יעסקו בדברים הללו? מיד הזילום, שנאמר +איכה א+ כל מכבדיה הזילוה כי ראו ערותה.

[**Reish Lakish**](/topics/rabbi-shimon-b-lakish) **said: When gentiles** destroyed the Second Temple and **entered the Sanctuary, they saw** these drawings of **cherubs clinging to one another.** They peeled them from the wall, **took them out to the market, and said: These Jews, whose blessing is a blessing and whose curse is a curse,** due to their great fear of God, should **they be occupied with such matters,** making images of this kind? **They immediately debased** and destroyed **them, as it is stated: “All who honored her debase her because they have seen her nakedness”** ([Lamentations 1:8](/Lamentations.1.8)).

**תלמוד בבלי מסכת בבא בתרא דף צט עמוד א**

רבי יוחנן ור' אלעזר, חד אמר: פניהם איש אל אחיו, וחד אמר: פניהם לבית. ולמ"ד פניהם איש אל אחיו, הא כתיב: +דברי הימים ב' ג'+ ופניהם לבית! לא קשיא: כאן בזמן שישראל עושין רצונו של מקום, כאן בזמן שאין ישראל עושין רצונו של מקום. ולמ"ד ופניהם לבית, הא כתיב: +שמות כ"ה+ ופניהם איש אל אחיו! דמצדדי אצדודי; דתניא, אונקלוס הגר אמר: כרובים +דברי הימים ב' ג'+ מעשה צעצועים הן, ומצודדים פניהם כתלמיד הנפטר מרבו.

Continuing its focus on the cherubs, the Gemara asks: **How were** the cherubs **standing?** [**Rabbi Yoḥanan**](/topics/rabbi-yochanan-b-napacha) **and** [**Rabbi Elazar**](/topics/rabbi-elazar-b-shamua) disagree about this. **One says: Their faces** were turned **one toward the other. And one says: Their faces** were turned **toward the House,** i.e., the Sanctuary. The Gemara asks: **But according to the one who says** that **their faces** were turned **one toward the other, isn’t it written: “And their faces were toward the House”** (II Chronicles 3:13)? How does he explain the meaning of this verse? The Gemara answers: This is **not difficult,** as their faces miraculously changed directions in reflection of the [Jewish people](/topics/jewish-people)’s relationship to God. **Here,** when it states that the cherubs faced each other, it was **when the** [**Jewish people**](/topics/jewish-people) **do the will of God. There,** the verse that describes that the cherubs faced the Sanctuary and not toward each other, was **when the** [**Jewish people**](/topics/jewish-people) **do not do the will of God.**

**תורה תמימה הערות איכה פרק א הערה קד**

קד) הבאור הוא כי ענין הכרובים היה להורות השגחת הקדוש ברוך הוא על ישראל, כי בעת שהיו הכרובים מעורין זה בזה היה סימן לישראל שהם עושין רצונו של מקום והיתה זה לסימן ברכה, וכשהיו נפרדין זה מזה היה זה לסימן להיפך והשתדלו להטיב דרכיהם, והיה זה בדרך נס, אבל העובדי כוכבים לא ידעו מכל זה, וחשבו אותן לענין צעצועים בעלמא ולכן אמרו מה שאמרו בגנותם, והזילו בהם, ויתפרש הלשון כי ראו ערותה, כלומר כי לפי מחשבתם בכל זה חשבו זה לחרפה להתעסק בזה כמבואר. ויתכן דסמיך לדרוש כן בלשון כי ראו ערותה ע"ש הכתוב דכתיב בכרובים כמער איש וליות, שפירושו כדיבוק איש ולויתו, ומפרש גם הלשון ערותה מלשון דבק וקישור [וכן ומתערה כאזרח רענן] ור"ל שראו דבוקם. אף שאז בעת שצרו אויבים על ירושלים לא היו ישראל עושין רצונו של מקום וא"כ לא היו הכרובים מעורין זב"ז ואיך אמר כי ראו ערותה, די"ל דאז בעת הפרידה כביכול נתעצמה האהבה יותר ויותר כמו שמצינו באוהבים נאמנים אשר נאנסו ע"י איזה סיבה להפרד זה מזה אפילו על זמן מועט נתעורר אז האהבה ביניהם ואהבתם הפנימית תתגלה אז לעין כל וכמו שמצינו ביהונתן ודוד בעת שנפרדו זה מזה אמר הכתוב ויבכו זה את זה. וישקו זה את זה עד דוד הגדיל:

Even then, at the time their enemies were fighting on Yerushalayim, Israel was not doing the will of Hashem. If this is so, the Cherubim would not have been embraced! So how could it say that they saw their “erva” (inappropriate sexual relation)? We can answer that then, at the time of separation, it was as if the love became stronger and stronger like we find with faithful lovers that are forced to separate for whatever reason even for a short time, then their love is awakened and their inner love is revealed then to everyone. Like we find with Yonatan and David at the time they separated from each other, and it says, and they each cried and the kissed each other until David exceeded.”

**ר' צדוק הכהן מלובלין - פרי צדיק דברים פרשת כי תצא**

והוא על פי שאמרנו ליישב קושית הריטב"א על הגמרא (יומא נ"ד ב) בשעה שנכנסו אויבים להיכל ראו כרובים מעורין זה בזה הלא אמרו (בבא בתרא צ"ט א) שבזמן שאין עושין רצונו של מקום פניהם לבית ואז הלא היו אין עושין רצונו של מקום. ואמרנו שכל זמן שלא נכנסו האויבים לא האמינו שיחרב וברגע שראו שנכנסו תיכף הרהרו כל ישראל תשובה בלבם ונקראו תיכף עושין רצונו של מקום ולכן היו הכרובים מעורין. ומהרהור תשובה זו נולד אז רוחו של משיח כמו שאמרו (ירושלמי ברכות פרק ב' הלכה ד' ואיכה רבה א', נ"א) שבתשעה באב נולד משיח (ונתבאר דברים אות י"ג).

And this is according to what we said to settle the difficulty of the Ritva on the Gemara (Yoma 54b) at the time that the enemies entered the Heichal and saw the cheruvim embraced with each other. But did they not say, (Baba Batra 99a) that at the time that they do not do His will, their faces are toward the Temple, and were they doing the will of Hashem at that time? And we said that the entire time that the enemies had not entered, they did not believe it would be destroyed. At the moment they saw the enemies had entered, all of Israel immediately had thoughts of Teshuva in their hearts, and they were called at that moment as doing the will of Hashem. Therefore the Cheruvim were embraced. And from these thoughts of Teshuva, the spirit of Mashiach was born as they say (Yerushalmi berachot 2:4 and Eicha Rabba 1:51) that on Tisha b’av the Mashiach will be born.

**רש"ר הירש בראשית פרק ג פסוק כד** להידבק בשכינה:

לשמר את דרך עץ החיים. אפשר לפרש בשני אופנים: לשמור את דרך עץ החיים, - לבל ימצאנה האדם; או: לשמור עליה, לבל תאבד מן האדם, ולמען ישוב אליה בעתיד. רמזים מדברי חז"ל מטים כלשון אחרון (ילקוט שמעוני ג, לד). בכל מקום הכרובים הם מרכבה לשכינה, המתגלה לאדם ומתערבת בהליכותיו. כרובים שומרים את "עץ החיים" שבמקדש, שהוא גן עדן בזעיר אנפין, - כדרך שהם שומרים כאן על דרך עץ החיים, לבל תאבד מן האדם. כרובים רקומים ביריעות, מאחורי קרשי המשכן, והם רומזים: "הנה זה עומד אחר כתלנו" (שיר השירים ב, ט); אף הם מרכבה לשכינה, "מלאכיו אשר יצוה לשמרנו בכל דרכינו". והנה, מסורת היא בידי רבותינו, שדמות הכרובים כדמות נער: "כרביא"; ומאידך, דמות יעקב חקוקה תחת כסא הכבוד (חגיגה יג ע"ב, חולין צא ע"ב). נראה אפוא, שהכרובים מסמלים את האידיאל של כלל האנושות - כמרכבה לכבוד השכינה. אידיאל זה נתגשם בישראל, שכן הקדוש ברוך הוא "יושב תהלות ישראל" (תהלים כב, ד). והרי הכתוב נוקט "הכרובים", בה"א הידיעה; שכן, כאשר ניתנה תורה לישראל, כבר הכירו את הכרובים מתוך המשכן:

**מלבי"ם בראשית פרק ג פסוק כד**

(כד) ויגרש. אבל אח"כ לא שמר דרך זה ופנה אל שלשה נהרות האחרות ואז גרש אותו, כמגרש שאינו משלח בשליחות מיוחד אל מה שאליו רק מגרש אותו שילך לאשר יבחר, וישכן מקדם לג"ע ר"ל ובכל זה לא גרשו מג"ע לנצח, כי הכין לפניו הדרך שישוב אל הג"ע אחר המות אם ימות מות ישרים, וזה בשני פנים: א] במה שהשגיח על האדם לתת לו תורה ומצות שידע הדרך איך יעזוב את עץ הדעת טו"ר והבלי העולם וישוב לאכול מעץ החיים, וזה מרמז בכרובים שהשפעת הנבואה על בני אדם ללמדם תורת ה' ומצותיו, יהיה באמצעות הכרובים שהם המלאכים פורשי כנפים, שנראים אל הנביאים בצורת כרובים, כמ"ש ביחזקאל ואדע כי כרובים המה, וכן התורה ששם ה' על ידי משה נתנה בא"מ מבין כנפי הכרובים, וכן ע"י שכינת ה' למטה בין כנפי הכרובים יכינו בני אדם אל דרך עץ החיים, וזאת שנית ישוב אל הג"ע ע"י להט החרב המתהפכת, הוא חרב מלאך המות שעל ידו מפריד בין הנפש ובין הגויה, והנפש תצא ממאסרה ותתפשט מן הגויה ותשוב אל גן עדנה, וכבר בארו האלהיים, כי הנשמה העליונה תשוב אל צרור החיים, והרוח ההיולאני ישאר חי בג"ע, והוא האחות הקטנה ושדים אין לה שזכר שלמה ע"ה בשיר האלף שקראה היושבת בגנים, כמ"ש בספרי שירי הנפש. וקראה חרב המתהפכת שיש בה שני הפכים, שהיא נותנת מות אל הגויה וחיים אל הנשמה, כי ע"י הפרוד הזה תחל הנשמה לחיות חיי הנשמה, החיים השכליים והנצחיים אשר נעדרו ממנה כל ימי שכונתה בגויה, וגם שני אלה שהם הכרובים ולהט החרב יעזרו לה להשיג שלמותה ולנצח את הנחש והיצה"ר גם בעודו בחיים, וכמ"ש חז"ל לעולם ירגיז אדם יצ"ט על יצה"ר, לא נצחו יעסוק בתורה וכו' שהיא נתנה מבין הכרובים, לא נצחו יזכיר לו יום המיתה שהוא להט החרב המתהפכת, ובזה ישכון מקדם לג"ע ויכין א"ע אליו ובזה ישמור את דרך עץ החיים, ויכין לו הדרך להגיע אליו אחרי תפרד נפשו מגופו ותשוב אל בית אביה כנעוריה:

**בעל הטורים שמות פרק כה פסוק יח**

(יח) שנים כרבים וגו' ופניהם איש אל אחיו. כמו שני חברים שנושאין ונותנין בדברי תורה:

כרובים. בגימטריא מראה כבוד (במד"ר ד יג):

כרבים. כרביא (סוכה ה ב). כי נער ישראל ואוהבהו (הושע יא א):

**פירוש ר' עובדיה מברטנורא על רש"י (עמר נקא) שמות פרשת תרומה פרק כה פסוק יח**

(יח) כרובים דמות פרצוף תינוק להם פי' מתרג' ילד רביא והכף הוא כ"ף הדמיון כמו רובים כלומ' כמו ילדים והיינו דמות תינוק:

**מסכתות קטנות מסכת אבות דרבי נתן נוסחא א פרק לד**

עשרה נקראו חיים [אלו הם] וה' אלהים אמת הוא אלהים חיים (ירמיה י' י'). תורה נקראת חיים שנאמר עץ חיים היא למחזיקים בה (משלי ג' י"ח). ישראל נקראו חיים שנאמר ואתם הדבקים בה' אלהיכם חיים כלכם היום (דברים ד' ד'). צדיק נקרא חיים שנאמר פרי צדיק עץ חיים (משלי י"א ל'). גן עדן נקרא חיים שנאמר אתהלך לפני ה' בארצות החיים (תהלים קט"ז ט'). עץ נקרא חיים שנאמר ועץ החיים בתוך הגן (בראשית ב' ט'). ארץ ישראל נקראת חיים שנאמר ונתתי צבי בארץ חיים (יחזקאל כ"ו כ'). גמילות חסדים נקראת חיים שנאמר כי טוב חסדך מחיים שפתי ישבחונך (תהלים ס"ג ד'). חכם נקרא חיים שנאמר תורת חכם מקור חיים (משלי י"ג י"ד). מים נקראו חיים שנאמר ביום ההוא יצאו מים חיים מירושלים (זכריה י"ד ח'):

Rav amnon Bazak - http://vbm-torah.org/archive/parsha72/19-72teruma.htm

The same idea underlies the construction of the *Mishkan*. Just as God created the world and caused man to dwell in it, so man is called upon to build a place for God: "Let them make Me a Sanctuary, that I may dwell in their midst" (*Shemot* 25:8). Through this act, man becomes God's partner in the Creation of the world. "R. Tarfon said: God did not rest His Presence upon Israel until they performed workmanship, as it is written, 'Let them make Me a Sanctuary, that I may dwell in their midst'" (*Avot de-Rabbi Natan*, chapter 11).

**מהרש"א חידושי אגדות מסכת יומא דף נד עמוד ב**

שברכתן ברכה כו'. לכאורה יש לפרש ע"פ מ"ש שניתנה הברכה לאברהם ולזרעו לברך אחרים אבל אין לזה מקום כאן ונראה לפרש ע"פ מ"ש אוי להם לאומות שלא יודעין מה אבדו שהרי ע' פרי החג כנגד ע' אומות והיינו שברכתן של ישראל בקרבנות ברכה ג"כ לעובדי כוכבים ובהיפך קללתן כו' יעסקו בדברים הללו שהם דבר ערוה וע"ז כענין שאחז"ל גבי תפלצת ועי"ל ע"פ מ"ש לעיל שמה שהיו מעורין זה בזה הוא סימן ברכה וחיבה לישראל ובהיפך בקללתן אם לא היו מעורין הוא סימן קללה ושנאה וע"ז אמרו בשעת החורבן שזה אינו שהרי גם בשעת החורבן וסימן קללה היו מעורין כדמפורש לעיל בשם הרא"ם וע"כ מיד הזילוה שנאמר כל מכבדיה שהוא סימן ברכה וקללה הזילוה שאינו כן כי ראו ערותה שהיו גם עתה מעורין ולפירוש קמא כל מכבדיה שהקרבנות מכפרין על עובדי כוכבים הזילוה כי ראו ערותה דהיינו שחשבו שהם דבר ערוה ועבודת כוכבים וק"ל:

http://rechovot.blogspot.com/2009\_09\_01\_archive.html

Rav Soloveitchik made a beautiful point regarding those כרובים. People usually assume that the כרובים were there at the entrance to the גן to keep people out, but one of the targumim explains their role as just the opposite. The פסוק says they were there לשמור את דרך עץ החיים, to guard the path to the tree of Life – to guard the path, to keep it open. Open for דור דורשיו, a generation that will seek out HaShem.

R. Shimshon Rafael Hirsch, however, saw their value as symbolizing the spiritual elevation and evolution of the bearers of the Torah on the personal level, **towards themselves:**

[They] appear in the Bible in two different meanings: guards and protectors on the one hand, and carriers of the Divine Presence on the other. In *[Bereishit](https://www.sefaria.org/Genesis.3.24?lang=he-en&utm_source=etzion.org.il&utm_medium=sefaria_linker" \t "_blank)*[(3:24)](https://www.sefaria.org/Genesis.3.24?lang=he-en&utm_source=etzion.org.il&utm_medium=sefaria_linker) we read, And he placed the *keruvim*to guard the way to the tree of life. In *Yechezkel* (28:14, 16) the King of Tyre is told, You were the far covering cherubO coveringcherub,since from the moment he had been anointed king he was appointed to guard. So also in regard to their function as carriers of the Divine Presence, as in, and He rode upon a cherub and flew ([*Tehillim*18:11](https://www.sefaria.org/Psalms.18.11?lang=he-en&utm_source=etzion.org.il&utm_medium=sefaria_linker)) when He hastened to Davids aid. In *[Yechezkel](https://www.sefaria.org/Ezekiel.9?lang=he-en&utm_source=etzion.org.il&utm_medium=sefaria_linker" \t "_blank)*[9](https://www.sefaria.org/Ezekiel.9?lang=he-en&utm_source=etzion.org.il&utm_medium=sefaria_linker) and 10, too, the *keruvim*are referred to as carriers of the Divine Presence. The standard expression, Enthroned upon the *keruvim* ([*Tehillim*80:2](https://www.sefaria.org/Psalms.80.2?lang=he-en&utm_source=etzion.org.il&utm_medium=sefaria_linker), [*Shmuel* I 4:4](https://www.sefaria.org/I_Samuel.4.4?lang=he-en&utm_source=etzion.org.il&utm_medium=sefaria_linker) and several other places) In our case also, the *keruvim* appear in a dual role  they cover and protect the Holy Ark and are carriers of the Divine Presence

On the other hand, however, the *keruvim*are part of the cover (*kaporet)*;they were not joined to it but (25:18), of beaten work (i.e., cover and *keruvim*in one piece)shall you make them at the two ends of the covering, rising above itself and blending into its *keruvim*that protect it and carry the Divine Presence.

The following idea is thereby expressed: By keeping Gods Torah (symbolized by the Holy Ark), the protector becomes its own and Gods Glorys carrier. Guarding Gods Torah, one guards himself, and at the same time he becomes the carrier of Gods Glory on Earth Through the observance of the commandments, Israel is saved by *Hashem* with everlasting salvation and prepares himself to become a place for *Hashem* to dwell in on earth (v. 8: That I may dwell among them).

http://www.torah.org/learning/ravfrand/5768/terumah.html

Why, in fact, do we have in our Holy of Holies the image of a husband and a wife engaging in an embrace? This is something that the Gentiles could not understand. They mocked it. They used it to make us a laughing-stock.

How do WE understand this? The interpretation is that the Cherubim are like the famous Rorschach inkblot test. Psychologists and psychiatrists take blotches of ink that come out in random form and ask patients to tell them what they see. What a person "sees" says everything about what he is, where his thoughts are, where his values are, where his mind is.

The Cherubim were Rorschach tests. They were a man and a woman embracing in a loving and adoring fashion. What is that? Is that pure or impure? Is it holy or profane? The answer is -– it is all in the eyes of the beholder. A Gentile looks at that and has impure thoughts. There is only one thing that happens when a man and a woman are in such an embrace and it is very far from being holy. Therefore, to the Gentiles it was the biggest demonstration of an incongruity. "How incongruous!" they mocked, "to have such imagery in the Holy of Holies."

But to Klal Yisrael, the embrace between a husband and wife does not have to be impure and profane. It can be the holiest of acts. The mitzvah of onah (having conjugal relations with one's wife) of a Torah scholar is specifically on the night of the Sabbath, the holiest day of the week. If one would ask an untutored mind "On the holiest day of the week in what activities should a Talmid Chochom engage?" the secular or non-Jewish perspective would be that marital relations would be the last thing one should do on such a day.

This is the difference between Jews and the nations of the world who destroyed our Beis HaMikdash. To us, the embrace of the Cherubim represented exactly what the Holy of Holies is all about -– holy intimacy. This is what Kedusha [holiness] is all about: There is no aspect of human existence that can't be elevated a nd can't be made holy. This is symbolic of everything else in life.

Rabbi Akiva states: "All Biblical writings are holy, but the Songs of Songs (portraying the love of a male for a female) is holy of holies." [Yalkut Shimoni] The unlettered person reads Shir HaShirim with a snicker. The sensual descriptions seem far from holy writings. Rabbi Akiva states that not only is it holy, it is holy of holies. It symbolizes our relationship with the Almighty. Holiness or lack of it is all in the eyes of the beholder.

**הכתב והקבלה בראשית פרק ג פסוק כד**

(כד) ויגרש את האדם. אחר ששלחהו מגן עדן לא רצה לעבוד את האדמה אשר לוקח משם, ויגרש אותו אל המקום אשר לוקח משם, מקדם לג"ע, לשם שולח האדם ושם שכן כמ"ש למטה וישב בארץ נוד קדמת עדן (הגר"א):

את הכרובים ואת להט. לדעתי יכלול במליצה זו השתנות תכונת האדם ממדרגה העליונה שהיה בה בתוך הגן. והתחלפו לתכונה פחותה וגרועה בהגרשו ממנו להיות מקדם לג"ע. וזה; בתחלה בהיותו בג"ע היה ישר לגמרי, ידיעת טוב ורע היתה נעלמה ממנו, ציורים רעים הטבעיים היו נפלאים מדעתו, ולא היה מרגיש בהרגש היצר המצייר בלבו הדרך הרע, כי היה מושל תמיד בציורים טובים והיה נכנע לאדון כל ית', וכל פעולותיה היה כפי שרשמה החכמה שנטע בו הקדוש ברוך הוא, כי היה מתוקן בתכלית הכבוד העליון והיקר הנפשי לשמש את קונו כאחד מצבאי המרום במרום, כי היה מזוכך בטוב גמור בלי שום נטייה אל צד ההפך, כי מצד טבעו היה נוטה רק לישר ולטוב, והבחירה ברע, אף שהיה גם אז בעל בחירה מ"מ היתה הבחירה ברע קשה עליו ונגד טבעו, ורק ע"י התאמצות והתגברות נגד טבעו הנוטה לטוב היה האפשרי בו לעשות רע, כמו שהאדם הוא בעל בחירה לאבד נפשו ולהפיל עצמו אל תוך כבשן להשרף. אמנם כעת כאשר גורש להיות מקדם לג"ע נתחדש בו בחירה הפוכה מן הראשונה מן הקצה אל הקצה. הבחירה ברע נתהוה בו כטבע ראשון, הכחות הנוטים לרע מתגברים והולכים תמיד ויש להם בו ממשלה חזקה, ונקל לו להתפתות ולבחור בהם, והבחירה בדרך הטוב קשה עליו מאד וצריך התגברות גדולה והתאמצות חזקה ללכת בדרך משרים עפ"י התורה. ולסבה זו אין שלום בנפשו, וכל ימי חייו הוא במלחמה פנימית, כי הריב והמצה תמיד בנפש המשכלת לבין נפש המתאוה, כל הימים שתי אלה פוגעות זו בזו ונלחמות יחד אשה ברעותה, פעם יתגברו כחות נפש המתאוה ויתרוממו בלב להשחית את הנפש המשכלת, פעם הנפש המשכלת תמשול לעמוד על משמרת התורה והעבודה להכניע את הנפש המתאוה בל תעבור על גבולי התורה והמצוה, ותשים מעצר לרוח החמדה לבלי לכת אחרי שרירות לבבם הרע, וזה הוא המכוון לדעתי במה שאמר קרא; וישכן מקדם לג"ע את הכרובים וגו'. כלומר כאשר גורש האדם אל מקדם לג"ע, השכין הוא יתברך בו שני ענינים אלה, הכרובים, והחרב המתהפכת, מצד נפש המשכלת שבו מעותד להתדמות לכרובים הפורשים בכנפים למעלה, והיכולת ביד האדם לעבוד את קונו כאחד מצבאי מרום במרום להתהלך לפני ה' בדרך עץ חיי התורה והעבודה, אמנם מצד נפש המתאוה שבו הוא מעותד אל המלחמה הפנימית, וחרב המתהפכת תמיד בידו כי הנפש המתאוה ללכת תמיד כפי שרירות יצר הרע, חרב משחית בידה לפרוץ פרצות בחקי הצדק והיושר, ולהתמרמר על עול התורה והעבודה, כי הנפש המתאוה מלאה לה בגאון וגאה ברשע וכסל, בחמדת נשים ותענוגי הגוף בתאות העושר והממשלה והכבוד המדומה, כל אלה חוברו לה יחדיו לעמוד בחרב גאותם, להתגבר על הנפש המשכלת ויוסיפו בה השחתה על השחתה, ונגעה חרב ההשחתה עד הנפש לכלות אותה למנעה מנתיב החיים ולקרבה אל שערי שאול, חרב פתחו רשעי התאוה מעצת יצר לבבם הרע להשחית את הנפש המשכלת להטותה מדרך עץ החיים ולהוליכ' בנתיב המות לנצח, והנפש המשכלת גם היא עומדת להלחם מלחמת ה' בחרב פיות בידה לשלוט על הנפש המתאוה ולרדות על האויב היושב לה פנימה, בחרב נוקמת נקם ברית התורה; הנפש המשכלת גם היא אזורת חיל להכניע את מורדי' הפנימים, לנהג כלם כשבויות חרב בל תתגבר בה יד הזדון ולא תמשול בה זרוע הרשעה, ובחרב של שלום שביד הנפש המשכלת תחליש גבורת היצר ותביא למוסר התורה כל כחות נפש המתאוה, להכניעם תחת עול התורה והעבודה למצא בם חן בעיני ה', ותנהג אותם בנתיב אל - מות, ללכת בדרך משרים בדרך עץ החיים לעולם, והנה החרב הניתן בידי אדם להלחם בה מלחמת ה' מלחמת מצוה, חרב מתהפכת היא מטוב לרע ומרע לטוב לפי הבחירה הנתונה לו, אם ישכיל על דרכיו לעשות כל פעולותיו עפ"י התורה והמצוה, הנה חרב לה' צבאות בידו לעשות לבו חלל בקרבו ולהכניע בה תחתיו את הנפש המתאוה בכל כחותי', ואם תועה ילך בדרכי יצר לב הרע, הנה חרב משחית בידו, להשחית נפשו המשכלת עד לכלה, ולשון לשמור את דרך עץ החיים משתנה במובנו לפי הבחירה שבאדם, אם בעצת יצר הלב הרע תתרומם בו הנפש המתאוה להתגבר בחרב המשחית שבידה, הנה היא תעמוד כשומר במבוא דרך עץ החיים לכלוא רגל העוברים אל נתיב החיים ולמנוע כף רגל כל איש מלדרוך בדרך החיים, כי אל מוקשי מות תפילם, ולהביאם שערי שאול סלה, ואם הנפש המשכלת תמשול באדם על הנפש המתאוה בחרב על ידי התורה שבידה, תעמוד לשמור את דרך עץ החיים, לפתוח מבוא פתחי שערי החיים ולאט לאט תנהלם בנתיב אל - מות, ותנחם באורח החיים אשר למעלה, לֵאור באור החיים ולחזות בנועם ה' בארץ החיים סלה, ואמר להט החרב, והוא מן משרתיו אש לוהט (תהלים ק"ד) ענין שריפה והתלהבות (גליהענד, ברעננענד) ויורה על התלהבות תאוה עזה לעשיית דבר, כי בכל תאוה עזה יתלהט הגוף ויתחמם, וקצת רמזים לפי' זה מצאתי בדברי רבותינו ערש"י (יחזקאל כ"ח) את כרוב ממשח הסוכך הנאמר במלך צור, דרבותינו (באגדת ב"ב ע"ה) שם כרוב הוא תאר לאדם הראשון, וכאן על חרב המתהפכת אמרו ברבה, חרב תורה שנאמר חרב פיפיות בידם, כי ע"י התורה האדם כאלו אוחז חרב בידו לעמוד נגד מעוז היצר להשביתם מן הלב, כמ"ש בראתי יצה"ר בראתי לו תבלין תורה, ועל חגור חרבך על ירך אמרו (שבת ס"ג) ההיא בדברי תורה כתיב להלחם מלחמתה של תורה, לקחתי מיד האמרי בחרבי ובקשתי, אמרו (ב"ר פצ"ז) במצות ובמעשים טובים, וכן כח נפש המתאוה קראהו הכתוב בשם חרב (משלי ה') חדה כחרב פיפיות, ובדברי רבותינו חרבא דמלאך המות, הוא השטן הוא יצה"ר ועל חרב המשחית של הנפש המתאוה התפלל דוד (תהלים כ"ב) הצילה מחרב נפשי, ומכדרשב"י (ויחי רכ"א) בשעתא דברא קב"ה לאדם אוקיר ליה ביקירי עלאה בעא מניה לאתדבקא ביה בגין דישתכח יחידאה ובלבא יחידאי ובאתר דדבקותא יחידאי דלא משתני ולא מתהפך לעלמין הה"ד ועץ החיים בתוך הגן, לבתר סטי מארחא דמהימנותא, ואתי לאתדבקא באתר דמשתני ומתהפך מגוונא לגוונא מטב לביש ומביש לטב וכו' הה"ד אשר עשה האלהים את האדם ישר וגו' כדין אתהפך לבייהו זמנין לטב זמנין לביש וכו' וכדין אשתני אדם לכמה גוונין זמנין דינא זמנין רחמי זמנין מותא זימנין חייא, ולא קאים בקיומא תדיר בחד מנייהו, בגין דההוא אתר גורם ליה, ועל דא חרב המתהפכת, המתהפכת מסטרא דא לסטרא דא מטב לביש מרחמי לדינא משלם לקרבא מתהפכת היא בכלא טב ורע דכתיב ועץ הדעת טוב ורע וגו', ובלקוטים דמכדרשב"י (ח"א סימן כ"ט) וישכן מקדם לג"ע את הכרובים וגו', בגין אורייתא דאתמר בה עץ חיים היא, ואיהי אורייתא דבע"פ אם זכה בר נש איהי סם חיים דילי' ואם לאו היא מתהפכת לו לסה"מ.

TUR / ARBA'AH TURIM ("FOUR COLUMNS")

R. Jacob ben Asher was born in Cologne ca. 1269 and died in Toledo ca. 1343. In 1303 he fled with all of his family from Cologne to Barcelona. His main teacher was his father, R. Asher (Rosh), although R. Jacob also studied with his older brother, R. Yechiel. R. Jacob began to prepare a collection of his father's responsa during the latter's lifetime. He also prepared an abbreviated version of his father's great halachic compendium, Piskei Ha-Rosh. This work, Kitzur Piskei Ha-Rosh, is printed after the relevant tractates in standard editions of the Talmud. R. Jacob also wrote a commentary on the Torah; the commentary consists of two parts: The first has gematriyot and brief sermonic, aggadic explanations according to the Massoretic notes and this part is found in most editions of the Mikra'ot Gedolot editions of the Pentateuch under then name Ba'al haTurim. The Project contains the new and corrected edition by R. Dr. Jacob Koppel Reinitz, Jerusalem, 1993. The second part is an extensive commentary.

R. ZADOK BOOKS

R. Zadok haCohen Rabinowitz (Rubinstein) was born in 1823 / 5583 to his father R. Yaacov, Rabbi of Krizburg, Lithuania. R. Zadok was considered a child prodigy. In 1843 / 5603 he was forced to get a permit from a hundred rabbis in order to separate from his wife and marry a second wife, and thus he arrived in Poland where he met the great Chassidic leaders. He accepted their way of Judaism, and became a disciple of R. Mordechai Yoseph Leiner of Izbeza. He relocated to Lublin, and began to write books

according to Chassidic thought in accordance to the method of his mentor. His famous book Zidkat haZadik was published in 1848 / 5608. From 1888 / 5648 until his death in 1900 / 5660, he served as an Admo"r (Chassidic Rabbi) in Lublin. He also authored works in Jewish Law, the most famous of them were his responsa Tif'eret Zvi, Ozar haMelekh on Maimonides' code, and others. The series Pri Zaddik includes his sermons as edited by his disciples, and began to be published in 1901 / 5661.

TORAH TEMIMAH

R. Baruch Epstein was born in Bobruisk in 1860. His father, R. Yechiel Michal Epstein, authored the Arukh haShulkhan and was considered a Torah giant of the generation. In his childhood, he studied Torah under his father; and subsequently in the yeshiva of Volozhin, under his uncle (and brother-in-law), R. Naphtali Zevi Judah Berliln (Netziv), who devoted special attention to him. R. Baruch refused offers of prominent rabbinical positions, preferring to work in a bank in Pinsk, spending most of his time studying Torah and writing. He is best known for Torah Temimah, in which he collected many of the writings of the Sages and arranged them by biblical verse, along with his own insights. The Torah Temimah was first published in Vilna 1904, and subsequently many times. R. Baruch also authored other works - Mekor Barukh, six volumes of reminisces, including vivid portraits of a number of Torah giants of his day; Mekor Barukh on the Jerusalem Talmud; Barukh She'Amar on prayer and the Haggadah. He was murdered by the Nazis in Karlin, 1942.

Epstein grew up in [Novarodok](http://en.wikipedia.org/wiki/Novarodok%22%20%5Co%20%22Novarodok), where his father was the communal rabbi, but moved to the city of [Pinsk](http://en.wikipedia.org/wiki/Pinsk) after his marriage and lived there until his death, apart from a period from 1923 to 1926, which he spent in the [United States of America](http://en.wikipedia.org/wiki/United_States_of_America) looking (unsuccessfully) for a rabbinic position. During this period he served as the first *menahel* (director) of [Ezras Torah](http://en.wikipedia.org/wiki/Ezras_Torah_Fund%22%20%5Co%20%22Ezras%20Torah%20Fund) from around 1924 until he was succeeded by [Rav Henkin](http://en.wikipedia.org/wiki/Yosef_Eliyahu_Henkin%22%20%5Co%20%22Yosef%20Eliyahu%20Henkin) around the year 1925.

Although Epstein was a [bookkeeper](http://en.wikipedia.org/wiki/Bookkeeping) by profession, he had been a student at the [Volozhin Yeshiva](http://en.wikipedia.org/wiki/Volozhin_Yeshiva%22%20%5Co%20%22Volozhin%20Yeshiva) (under his uncle [Naftali Zvi Yehuda Berlin](http://en.wikipedia.org/wiki/Naftali_Zvi_Yehuda_Berlin)) and authored a number of popular and scholarly works.