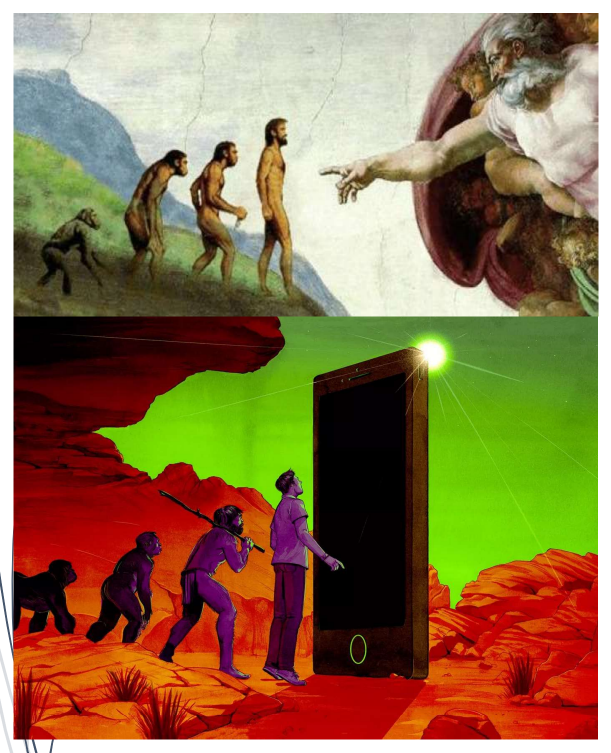
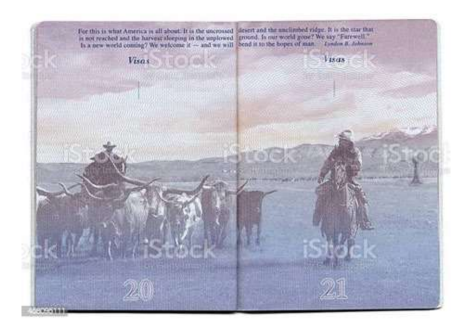
# Angels & Demons

# Scientific Progress in Jewish Thought



Tzvi Benoff
RIVERDALE JEWISH CENTER



#### 12. Lonely Man of Faith Ch. 1-2 (excerpts)

Modern science has emerged victorious from its encounter with nature because it has sacrificed qualitative-metaphysical speculation for the sake of a functional duplication of reality ... [Adam 1] is not fascinated by the question, "Why does the cosmos function at all? nor is he interested in the question, ""What is its essence?" He is only curious to know how it works... nurtured by the selfish desire on the part of Adam to better his own position in relation to his environment...

He [Adam 2] looks for the image of God not in the mathematical formula or the natural relational law but in every beam of light, in every bud and blossom, in the morning breeze and the stillness of a starlit evening. In a word, Adam the second explores not the scientific abstract universe but the irresistibly fascinating qualitative world where he establishes an intimate relation with God... Adam the second lives in close union with God. His existential "I" experience is interwoven in the awareness of communing with the Great Self whose footprints he discovers along the many tortuous paths of creation.



# **II – The Spiritual Cost of Scientific Progress**

#### 1. Sanhedrin 102b – סנהדרין קב:

רב אשי אוקי אשלשה מלכים Rav Ashi ended [his lecture] just before reaching [the topic] of the three kings. אמר למחר נפתח בחברין He said to his students: Tomorrow we will begin with our 'colleagues' [the three kings] אתא מנשה איתחזי ליה Manasseh came and appeared to him in his dream. [He] said to him: You called בחלמיה אמר חברך וחבירי us your colleague and the colleagues of your father? [How dare you charactferize דאבוך קרית לן מהיכא בעית yourself as our equal?] [I will ask you], from where are you required to begin למישרא המוציא אמר ליה cutting a loaf of bread [when reciting the blessing]: Who brings forth bread from לא ידענא א"ל מהיכא דבעית the earth? Rav Ashi said to him: I do not know. Manasseh said to him: Even this, למישרא המוציא לא גמירת from where you are required to begin cutting a loaf of bread when reciting the וחברך קרית לן א"ל אגמריה blessing: Who brings forth bread from the earth, you did not learn, and yet you לי ולמחר דרישנא ליה משמך call us your colleague? Rav Ashi said to Manasseh: Teach me this halakha and בפירקא א"ל מהיכא דקרים בישולא tomorrow I will lecture and cite it in your name during my lecture. Manasseh said to him: One cuts the loaf from where it crusts as a result of baking. א"ל מאחר דחכימתו כולי Rav Ashi said to [King Menasseh in a dream]: Since you were so wise, האי מאי טעמא קא פלחיתו what is the reason you engaged in idol worship? [Manasseh] said to him: לעבודת כוכבים? א"ל אי Had you been there [at that time], you would have lifted the hem of

Rav Ashi said to [King Menasseh in a dream]: Since you were so wise, what is the reason you engaged in idol worship? [Manasseh] said to him: Had you been there [at that time], you would have lifted the hem of your cloak and run after me [due to the fierce desire to engage in idol worship]. The next day Rav Ashi said to the Sages as a prelude to his lecture: We will begin with the treatment of our teachers, [those kings who were greater than us in Torah knowledge].

א״ל מאחר דחכימתו כולי האי מאי טעמא קא פלחיתו לעבודת כוכבים? א״ל אי הות התם הות נקיטנא בשיפולי גלימא ורהטת אבתראי. למחר אמר להו לרבנן נפתח

למחר אמר להו לרבנן נפתח ברבוותא

# 2. Seder Olam Rabbah Ch. 30 – לכד עולם רבה פרק ל

"The horned ram, that is the king of Greece; the mighty horn that is between his eyes, that is the first king." (Dan. 8:21) "A valiant king will arise ... and when he arises, his kingdom will be broken and separated in the four directions of the sky." (Dan. 11:3-4) That is Alexander the Macedonian who ruled for 12 years. Until that time there were prophets prophesying by the Holy Spirit; from there on (Prov. 22:10) "bend your ear and listen to the words of the wise," ... And so it says (Deut. 32:7): "Ask your father and he will tell you, your elders and they will inform you." I could think of old men from the market place, the verse says "they will inform you." From this

הצפיר השעיר מלך יון וגו' הוא המלך הראשון (דניאל ח כא) ועמד מלך גבור וגו' (שם יא גבור וגו' (שם יא ג), הוא אלכסנדרוס מקדון שמלך י"ב שנה, עד כאן היו הנביאים מתנבאים שנה, עד כאן היו הנביאים מתנבאים ברוח הקדש, מכאן ואילך, הט אזנך ושמע דברי חכמים (משלי כב יז),... וכן הוא אומר, שאל אביך ויגדך זקניך ויאמרו לך (דברים לב ז), יכול זקני השוק, תלמוד לומר ויאמרו לך, הא למדת שזקן זה שקנה חכמה,

you learn that an elder is a man who has acquired wisdom.

# 3. Vilna Gaon's Commentary to Seder Olam – פירוש הגר"א שם

יעד כאן היו הנביאים, פירוש משהרגו את היצר הרע בטלה הנבואה:

"Until then there were prophets" - When they slew the Evil Inclination, prophecy ceased.

# 4. Yoma 69b – יומא סט:

| "They cried with a loud voice to the Lord God (Nehemiah 9:4). What was said? Rav said, and some say it was Rabbi Yoḥanan said: Woe, woe. It is this, [the evil inclination for idol worship] that destroyed the Temple, and burned its Sanctuary, and murdered all the righteous ones, and caused the Jewish people to be exiled from their land. And it still dances among us, [it still affects us]. Didn't You gave it to us for solely for the purpose of receiving reward [for overcoming it]. We do not want it, and we do not want its reward.                                                                                                             | ויצעקו אל ה' אלהים בקול גדול (נחמיה ט, ד) מאי אמור אמר רב ואיתימא ר' יוחנן בייא בייא היינו האי דאחרביה למקדשא וקליה להיכליה וקטלינהו לכולהו צדיקי ואגלינהו לישראל מארעהון ועדיין מרקד בינן כלום יהבתיה לן אלא לקבולי ביה אגרא לא איהו בעינן ולא אגריה                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| A note fell to them from the heavens upon which was written: Truth, [indicating that God accepted their request]. (Rav Ḥanina said: Learn from this that the seal of the Holy One, Blessed be He, is truth.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | נפל להו פיתקא מרקיעא דהוה<br>כתב בה אמת. (אמר רב חנינא<br>שמע מינה חותמו של הקב"ה<br>אמת.)                                                                                                                                                                                                                           |
| They observed a fast for three days and three nights, and He delivered the evil inclination to them. A form of a fiery lion cub came forth from the chamber of the Holy of Holies. Zechariah the prophet said to the Jewish people: This is the evil inclination for idol worship, as it is stated in the verse that refers to this event: "And he said: This is the evil one" (Zechariah 5:8).                                                                                                                                                                                                                                                                   | אותיבו בתעניתא תלתא יומין<br>ותלתא לילואתא מסרוהו<br>ניהליהו נפק אתא כי גוריא<br>דנורא מבית קדשי הקדשים<br>אמר להו נביא לישראל היינו<br>יצרא דעבודת כוכבים שנאמר<br>(זכריה ה, ח) ויאמר זאת הרשעה                                                                                                                     |
| When they caught hold of it one of its hairs fell, and it let out a shriek of pain that was heard for four hundred parasangs. They said: What should we do [to kill it]? Perhaps, Heaven forfend, they will have mercy upon him from Heaven, [since it cries out so much]. The prophet said to them: Throw it into a container made of lead and seal the opening with lead, since lead absorbs sound. As it is stated: "And he said: This is the evil one. And he cast it down into the midst of the measure, and he cast a stone of lead upon its opening" (Zechariah 5:8). [They followed this advice and were freed of the evil inclination for idol worship.] | בהדי דתפסוה ליה אשתמיט<br>ביניתא ממזייא ורמא קלא ואזל<br>קליה ארבע מאה פרסי אמרו<br>היכי נעביד דילמא חס ושלום<br>מרחמי עליה מן שמיא אמר להו<br>נביא שדיוהו בדודא דאברא<br>וחפיוהו לפומיה באברא דאברא<br>משאב שאיב קלא שנאמר<br>(זכריה ה, ח) ויאמר זאת הרשעה<br>וישלך אותה אל תוך האיפה<br>וישלך את אבן העופרת אל פיה |
| The Sages said: Since it is an auspicious time, let us pray also concerning the evil inclination for sin in the area of sexual relationships. They prayed, and it was also delivered into their hands.  [Zechariah] said to them: See and understand that if you kill this [evil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | אמרו הואיל ועת רצון הוא נבעי<br>רחמי איצרא דעבירה בעו רחמי<br>ואמסר בידייהו<br>אמר להו חזו דאי קטליתו ליה                                                                                                                                                                                                            |

inclination], the world will be destroyed because [as a result there will no longer be any desire to procreate]. They followed his warning, and instead of killing it, they imprisoned it for three days. They searched for a fresh egg throughout all of Eretz Yisrael and could not find one.

They said: What should we do? If we kill it, the world will be destroyed. If we pray for half, i.e., that only half its power be annulled, nothing will be achieved because Heaven does not grant half gifts, only whole gifts. What did they do? They gouged out its eyes, effectively limiting its power, and set it free. And this was effective to the extent that a person is no longer aroused to commit incest with his close relatives

לההוא כליא עלמא חבשוהו תלתא יומי ובעו ביעתא בת יומא בכל ארץ ישראל ולא אשתכח

אמרי היכי נעביד נקטליה כליא עלמא ניבעי רחמי אפלגא פלגא ברקיעא לא יהבי כחלינהו לעיניה ושבקוהו ואהני דלא מיגרי ביה לאיניש בקריבתה

#### 5. B'reishis Rabbah 9:9 – ט, ט – בראשית רבה ט,

והנה טוב מאד זה יצר רע, וכי יצר הרע טוב מאד, אתמהא, אלא שאלולי יצר הרע לא בנה אדם בית ולא נשא אשה, ולא הוליד ולא נשא ונתן

"Very good" refers to the evil inclination. Is the evil inclination very good?! Rather, without the evil inclination, humanity would not build houses, marry, reproduce, or conduct business.



# 6. Michtav Me'Eliyahu Vol. 3 pg. 233 – מכתב מאליהו חלק ג

We find in the words of Rabbi Tzadok Hakohen of Lublin that as long as the evil instinct of idolatry existed, there was prophecy to counterbalance it, and there were visible miracles in Israel. For "God created [forces] to oppose one another." For there is always a balance between the powers of holiness and impurity. And as long as there was prophecy in the world, by which sensory/visceral faith is attained, there were also visceral forces facilitating [the credibility] idolatry ... so that it free choice is preserved. We also see that in the early days of the Second Temple the desire for idolatry was destroyed, and conversely prophecy also ceased from the Jews. And even though the need to eliminate the instinct of idolatry was so clear to them that they were willing to give up such high levels [of spirituality], they nevertheless did not fast until the note fell from heaven that had the word "truth" written on it.

ומצינו בדברי רבי צדוק הכהן ז"ל, שכל עוד שהיה קיים יצר הרע של עבודה זרה, היתה כנגדו הנבואה, והיו נסים גלויים בישראל, כי זה לעומת זה עשה האלקים, שכן לעולם יש שיווי משקל בין כחות הקדושה והטומאה, וכל זמן שהיתה נבואה בעולם, שעל ידה משיגים אמונה חושית, היו לעומתה גם כחות טומאה מוחשים, שפעלו לצד העבודה זרה... וזה כדי שתשאר בחירה חפשית. וכן רואים אנו שבתחלת ימי בית השני בטל יצרא דעבודה זרה, ולעומתו פסקה גם הנבואה מישראל. והנה אף שהצורך לביטול היצר של עבודה זרה היה ברור להם כל כך, עד שהיו מוכנים לוותר על מדרגות רמות כאלה, מכל מקום לא התענו עד שנפלה להם פיתקא מרקיעא דהוה כתיב בה אמת,





(L to R) Alexander the Great kneels before Shimon HaTzaddik; Alexander the Great listening to

#### 7. Speech of Angels: Addendum (R' Zadok) – שיחת מלאכי השרת: נוספות

Aristotle who was the greatest of the sages of the nations of the world in secular wisdom was a contemporary of Shimon Hatzadik who was the greatest of the sages of the Truth – the sages of the Mishnah and Oral Law. For God created opposing forces. All of the sages of the nations of the world before [Aristotle and Greek philosophers] had their wisdom rooted in the supernatural... and the sages of Greece began to establish the wisdom of science and study the nature of things, though they only attributed it to the laws nature. But the wisdom of the sages of the Jews is to recognize in wisdom that God oversees the world and "rides" upon angels who are the spiritual forces of nature. And the experience of prophecy, the vision of heaven opening up to them, facilitated a visceral knowledge of God and His glory filling the world. [This was lost by the advent of science and Oral Torah.]

אריסטו ראש לחכמי האומות בחכמות חיצונות ...היה גם כן בימי שמעון הצדיק כידוע ראש חכמי אמת חכמי המשנה ותורה שבעל פה. כי זה לעומת זה עשה אלקים. וכל חכמי אומות העולם שלפניו כל חכמתם בכשפים ... וחכמי יון התחילו לייסד חכמת הטבע ולהתבונן על טבע כל דבר רק שהם ייחסו הכל לטבע. וחכמת חכמי ישראל הוא להכיר בחכמה שבאמת השם יתברך מנהיג הבריאה ורוכב על המלאכים שהם רוחניות כוחות הטבעים. וההכרה בנבואה היינו במראה שנפתחו לפניו ארובות השמים ועל ידי זה הוא ראייה ממשיית מעצמות השם יתברך דממלא כל עלמין ומלא כל הארץ כבודו:

#### Hashem's the World (Avraham Fried 1986)

You don't have to understand it

Just feel it in the air

See it in the old man's gentle smile

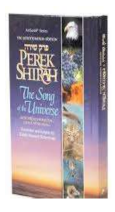
We don't have to see Him, 'cause we all know that He's there I'll sing to you a while

Hear it in the mountains' echo, in the oceans' roar

See it in the rolling clouds above

Even though it's all been said ten thousand times before

We know- Hashem's the world, Hashem we love



# **III – The Utility of Scientific Progress**

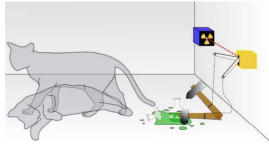
#### 8. Bava Metzia 42a

ת"ר ההולך למוד את גורנו אומר יהי רצון מלפניך ה' אלהינו שתשלח ברכה במעשה ידינו התחיל למוד אומר ברוך השולח ברכה בכרי הזה מדד ואח"כ בירך הרי זה תפילת שוא לפי <u>שאין הברכה מצוייה לא בדבר השקול ולא בדבר המדוד ולא בדבר המנוי אלא בדבר הסמוי מן העין</u> שנאמר יצו ה' אתך את הברכה באסמיך

The Sages taught: One who goes to measure the grain on his threshing floor recites: May it be Your will, O Lord, our God, that You send blessing upon the product of our hands. If one began to measure the grain he says: Blessed is He Who sends blessing

upon this pile of grain. If one measured and afterward recited this blessing, this is a prayer made in vain, because blessing is found neither in a matter that is weighed, nor in a matter that is measured, nor in a matter that is counted. Rather, it is found in a matter concealed from the eye, as it is stated: "The Lord will command blessing with you in your storehouses".





#### 9. <u>Maharal Chiddushei Aggados Shabbos 113b – מהר"ל חידושי אגדות שבת קיג:</u>



כי הברכה שיהיה מתברך ומוסיף תמיד, ודבר זה סמוי מן העין, שכאשר ראה אותו העין כבר הוא בפעל, שכל אשר העין שולט בו הוא בפעל, שהרי כבר הוא נראה ובדבר שכבר יצא לפעל , וכבר היה מה שהיה, איך יהיה בו ברכה. אבל דבר זה שאין העין שולט בו, ואינו נמצא עדיין בפעל, יש ברכה

For blessings mean that it is continuously blessed and adding. And this is concealed from the eye for when the eye sees something, it is already in finite, actuated existence. For everything the eye rules over is in existence, since it can be seen. And something that has come into existence and is what it can be, how can there

be blessing [in it]?! But something that the eye does not rule over and is not yet in existence, there can be blessing.

#### 10.Pesachim 50b - פסחים נ:

העושה מלאכה בערבי שבתות וימים טובים, מן המנחה ולמעלה - אינו רואה סימן ברכה לעולם

Whoever works on Erev Shabbos & Erev Yom Tov from the afternoon and on will not see any blessing

# 11.Taz Orach Chaim 468:1 – ט"ז או"ח תסח, א

היינו אף אם יש לו איזה ריוח מזו יהיה לו כנגדו הפסד ממקום אחר

"Forever" means that even if the person receives any financial gain [from that work], they will suffer a loss from another area [of their financial assets].

#### <u>12.Taanis 9a - תענית ט.</u>

אשכחיה רבי יוחנן לינוקא דריש לקיש, אמר ליה: אימא לי פסוקיך! - אמר ליה: עשר תעשר. אמר ליה: ומאי עשר תעשר? - אמר ליה: עשר בשביל שתתעשר. - אמר ליה: מנא לך? - אמר ליה: זיל נסי. - אמר ליה: ומי שרי לנסויה להקדוש ברוך הוא? והכתיב לא תנסו את ה'! - אמר ליה: הכי אמר רבי הושעיא: חוץ מזו, שנאמר הביאו את כל המעשר אל בית האוצר ויהי טרף בביתי ובחנוני נא בזאת אמר ה' צבאות אם לא אפתח לכם את ארבות השמים והריקתי לכם ברכה עד בלי די

Rabbi Yochanan found the young son of Reish Lakish. He said to the boy: Recite to me your verse, [i.e., the verse you studied today in school.] The boy said to him: "A tithe shall you tithe." [The boy] further said to Rabbi Yochanan: But what is the meaning of this phrase: "A tithe shall you tithe"? Rabbi Yochanan said to him: The verse means: Take a tithe so that you will become wealthy. The boy said to Rabbi Yochanan: From where do you derive that this is so? Rabbi Yochanan said to him: Go and test it. The boy said to him: And is it permitted to test the Holy One, Blessed be He? But isn't it written: "You shall not test the Lord your God?" Rabbi Yochanan said to the boy that Rabbi Hoshaya said as follows: It is prohibited to test God in any way, except in this case of tithes, as it is stated: "Bring the whole tithe into the storeroom, that there may be food in My house, and test Me now by this, said the Lord of hosts, if I will not open for you the windows of heaven, and pour out for you a blessing that there shall be more than sufficiency."

#### 13.Beitza 15b-16a - ביצה טו:- טז.

אמר רבי יוחנן משום רבי אליעזר ברבי שמעון: אמר להם הקדוש ברוך הוא לישראל: בני, לוו עלי וקדשו קדושת היום, והאמינו בי ואני פורע... כל מזונותיו של אדם קצובים לו מראש השנה ועד יום הכפורים, חוץ מהוצאת שבתות והוצאת יום טוב, והוצאת בניו לתלמוד תורה. שאם פחת - פוחתין לו, ואם הוסיף - מוסיפין לו.

Rabbi Yoḥanan said in the name of Rabbi Eliezer, son of Rabbi Shimon: The Holy One, Blessed be He, said to the Jewish people: My children, borrow on

"Is it just me, or do you think lunch tastes better when purchased with an expense account?"

Permission Required

My account, and sanctify the sanctity of the day of Shabbat and the Festivals with wine, and trust in Me, and I will repay this debt... A person's entire livelihood is allocated to him during the period from Rosh HaShana to Yom Kippur except for expenditures for Shabbatot, and expenditures for Festivals, and expenditures for the school fees of his children's Torah study. Rather, if he reduced the amount he spends for these purposes, his income is reduced, and if he increased his expenditures in these areas, his income is increased.

# 14. Maharal Chiddushe Aggados – חידושי אגדות למהר"ל שבת דף קיט עמוד א

כי ראוי המכבד שבת לעושר, וכן המכבד את התורה ראוי לעושר, מצד כי השבת וכן התורה שניהם מצות קדושת, ... ראוי שיהיה מלא ושלם ואינו חסר. כי החומר הוא חסר אבל דבר הנבדל אינו חסר... וטעם המעשר שהוא זוכה לעושר... מה שאמרה תורה עשר בשביל שתתעשר, והוא הטעם אשר אמרנו אצל השבת ואצל התורה כי העשירי בכל

מקום הוא נבדל וראוי אל הש"י... <u>וכאשר יש בעושר שלו העשירי שהוא לה' אין ספק שדבק בעושרו הברכה העליונה</u> כמו שאמרנו אצל כבוד שבת ואצל כבוד התורה... והנה כל אלו דברים... ענין אחד כאשר תבין

One who honors Shabbos and Torah is worthy of wealth <u>since both are mitzvos of kedusha...</u> so it is <u>fitting that they should be complete/perfect without any deficiencies. For physicality is incomplete/imperfect, but not so something that is spiritual</u>... The reason for tithes [meriting wealth] is that the Torah says "tithe tithes" – tithe so that you will be rich. And this is the same reason that we mentioned by Torah and Shabbos for the tenth [i.e. tithe] is something distinct and set aside for God... And when the tenth of his portfolio goes to Hashem, there is no doubt that the blessing from on high will cling to his wealth like for honoring Shabbos and Torah</u>... And behold these examples are all the same idea when [properly] understood.

#### 15.Sefer Hama'amarim 5619 – "ד"ה תשי"ט ד"ה המאמרים תשי"ט ד"ה

ענין עשר תעשר עשר בשביל שתתעשר... שמצד הריחוק דוקא בא לידי קירוב היותר גדול

The idea behind tithing meriting wealth... For the distance [from God] is what leads to the greatest closeness.

#### 16.Genesis 28:12 - בראשית כח, יב

וַיַּחֲלֹם וְהִנֵּה סֻלָּם מֻצָּב אַרְצָה וְרֹאשׁוֹ מַגִּיעַ הַשָּׁמִיְמָה וְהִנֵּה מַלְאֲכֵי אֱלֹהִים עֹלִים וִיֹרִדִים בּוֹ

And [Yaakov] dreamed and behold a ladder was standing on the ground and its top reached the heavens. And behold angels of G-d were going up and down it.

# 17. <u>Pirke D'Rebbe Eliezer - פרקי דר"א</u>

ומלאכי השרת עולים ויורדים בו, ורואין פניו של יעקב, ואומרים זה הפנים כפני החיה שבכסא הכבוד

And the angels were going up and down it, and they saw the face of Yaakov and they said, "This face is like the face of the *chaya* on the Throne of Glory."

# 18.<u>Genesis 35:1 - בראשית לה, א</u>

ווּאמֶר אֱלהִים אֶל יַצְלָב קוּם עֲלֵה בֵית אֵל וְשֶׁב שָׁם וַצְשֵׂה שָׁם מִזְבֵּחַ לָאֵל הַנִּרְאֶה אֵלֶיךּ בְּבָרְחָךְ מִפְּגֵי עֵשָׂו אָחִיךְ

And Hashem said to Yaakov, "Get up and go ascend to Beis El and dwell there and build an altar to the G-d who appeared to you when you ran away from your brother Eisav.

#### 19. Midrash Shir Hashirim Zuta 1:4 - מדרש זוטא שיר השירים א, ד

מלמד שהראה הקב"ה עליה למעלה מעליה והראה אותו חדרים שבמרום

We learn from here that Hashem showed [Yaakov] level upon level [of heaven] and showed him the chambers of heaven.



#### 20.Genesis 28:22 – בראשית כח, כב

וָהָאֶבֶן הַזֹּאת אֲשֶׁר־שַׂמָתִי מַצֶּבָה יִהְיָה בֵּית אֱלֹהַים וְכֹל אֲשֵׁר תְתָּן־לִי עַשֶּׁר אֲעַשְּׁרֵנוּ לְדְ:

And this stone, which I have set up as a pillar, shall be God's abode; and of all that You give me, I will set aside a tithe for You."

#### 21.Rashi Genesis 28:12 - רש"י בראשית כח, יב

עולים תחלה ואחר כך יורדים, מלאכים שליווהו בארץ אין יוצאים חוצה לארץ ועלו לרקיע, וירדו מלאכי חוצה לארץ ללותו

[The angels] went up first and then they went down. [Because] angels that accompanied him in Israel do not go outside of Israel. [So] they went up to heaven and the angels for outside Israel descended to accompany him.

#### 22.<u>Genesis 32:2-3 - בראשית לב, ב-ג</u>

וְיַצְקֹב הָלַךְּ לְדַרְכּוֹ וַיִּפְגְּעוּ בוֹ מַלְאֲכֵי אֱלֹהִים: וַיֹּאמֶר יַצְקֹב כַּאֲשֶׁר רָאָם מַחָנֵה אֱלֹהִים זָה וַיִּקָרָא שֵׁם הַמָּקוֹם הַהוּא מַחֲנַיִם

And Yaakov went on his way and, angels of G-d encountered him. And Yaakov said when he saw them, "This is a camp of G-d." And he called the name of the place, Machanyim.



#### 23. Tanchuma Vayishlach 3 - תנחומא וישלח ג

מַהוּ מַחְנִים, שְׁתֵּי מַחֲנוֹת, שֶבְּשָׁעָה שֶׁהָלַךְּ יַעֲקֹב לַאֲרֵם נַהֲרַיִם הָיוּ מַלְאֲכֵי אֶרֶץ יִשְׂרָאֵל מְשַׁמְּרִין אוֹתוֹ וּמְלַוִּין אוֹתוֹ. **כֵּיוַן שָהגִּיעוּ לְחוּצֵה לָאָרֶץ, נִסְתּלְקוּ וַיְרָדוּ אָחַרִים וְנִתְלוּוּ לוֹ**. כֵּיוָן שֶׁחָזר מִן לָבָן, הָיוּ אוֹתָן מַלְאָכִים שָׁנִּמְסְרוּ לוֹ מְלַוִּין אוֹתוֹ עַד אֶרֶץ יִשְׂרָאֵל. כְּשֶׁהְרְגִּישׁוּ מַלְאֲכֵי אֶרֶץ יִשְׁרָאֵל שֻׁיַּעְקֹב בָּא, **יַצְאוּ לִקּרָאתוֹ לְהַתְלוּוֹת לוֹ**, שֶׁנָּאֱמַר: וַיִּפְגְּעוּ בוֹ מַלְאֲכֵי אֱלֹהִים. הָתִחִילוּ שְׁתֵּי מַחֵנוֹת עוֹמִדִין אֱצֵל יַעֵּלָב, שֵׁנֵּאֱמַר: מַחֲנִים

What does Machanayim [two camps] refer to? At the time that Yaakov was going to Aram Naharyim, the angels of the Land of Israel guarded and escorted him. Once the reached outside the land of Israel, they left and other [angles] came down and accompanied him. When he returned from Lavan, those angles that were given to him accompanied him until the Land of Israel. When the angels of the Land of Israel realized that Yaakov had arrived, they went out to meet him and escort him. As it says, "And angles of G-d [proactively] encountered him." Thus, two camps stood by Yaakov, as it says "Machanayim."

# 24.Da'as Chochma Umassar 2:1 - דעת חכמה ומוסר חלק ב מאמר א

"בצלם אלקים זה יותר כלל גדול" משום שצלם אלקים, "מאן דנפח מדילי' נפח"

Being made in the image of God is an even greater principal [in Judaism] because the "image of God" [means] that one who breathes, breathes from their essence.